PAGE  
1

Thème VI: Arts islamiques

Leçon n°24: Histoire de l’art islamique

Cours n° 440: Les débuts de l'art islamique (VIIe–IXe siècles)
L’art islamique

L'art islamique n'est pas un art proprement religieux : l'Islam est ici considéré avec une majuscule, comme une civilisation et non comme une religion.
Le terme art islamique désigne la production artistique ayant eu lieu depuis l'hégire (622 de l'ère chrétienne) jusqu'au XIXe siècle dans le monde arabo-musulman, un territoire s'étendant de l'Espagne jusqu'à l'Inde, et habité par des populations de culture islamique.

L'art islamique présente une certaine unité stylistique, due aux déplacements des artistes, des commerçants, des commanditaires et des œuvres. L'emploi d'une écriture commune dans tout le monde islamique, et la mise en valeur particulière de la calligraphie renforce cette idée d'unité. Toutefois, la grande diversité des formes et des décors, selon les pays et les époques, amène souvent à parler plus d'arts de l'Islam que d'un art islamique.

L'architecture crée des bâtiments aux fonctions très spécifiques à ces régions, comme des mosquées et des madrasas, celles-ci prenant des formes très variées. S'il n'existe quasiment pas d'art de la sculpture, le travail des objets de métal, d'ivoire ou de céramique atteint fréquemment une grande perfection technique. Il faut aussi souligner la présence d'une peinture et d'une enluminure dans les livres scientifiques.

Histoire de l'histoire de l'art islamique

L'art islamique est connu depuis longtemps en Europe, grâce aux nombreuses importations de matériaux précieux (soie, cristal de roche) au Moyen Âge. Beaucoup de ces objets, devenus reliquaires, sont actuellement conservés dans les trésors des églises du monde occidental. Toutefois, l'histoire de l'art islamique en tant que science est une discipline très récente, en comparaison, par exemple, avec celle des arts antiques. Sur les champs de fouille d'ailleurs, l'art islamique a souvent été victime des archéologues désireux d'accéder aux niveaux antiques et qui pour cela saccageaient les plus récents.

Née au XIXe siècle, poussée par le mouvement orientaliste, cette discipline connaît une évolution marquée de nombreux cahots, dûs aux événements politiques et religieux mondiaux. La colonisation notamment a favorisé l'étude de certains pays — ainsi que l'éclosion des collections européennes et américaines — mais des périodes entières ont été négligées. De même, la guerre froide a considérablement ralenti l'étude des arts de l'Islam, notamment en Asie mineure sous domination soviétique, en empêchant la diffusion des études et des découvertes.

Article: Histoire de l'histoire de l'art islamique. 

Grandes collections d'art islamique

Comme souvent, les grandes collections d'art islamique se situent plutôt dans le monde occidental, aux musée du Louvre, Metropolitan Museum of Art, British Museum, Victoria and Albert Museum notamment. Cependant, il existe des collections autre part, notamment celle du musée islamique du Caire ou du musée du Qatar. La fondation Gulbenkian de Lisbonne et la collection Khalili conservent également de nombreuses pièces. Les musées américains, comme la Freer Gallery of Art de Washington, ont souvent un fond assez important, aussi bien pour les objets que les manuscrits. Le corning museum of Glass de New York possède l'un des fonds de verres islamiques les plus importants au monde. Pour les manuscrits, il faut aussi signaler de grandes bibliothèques, comme la British Library ou la bibliothèque nationale de France, dont les fonds orientaux sont assez développés, mais les musées conservent aussi des pages illustrées et des manuscrits.

Article: Collections d'art islamique dans le monde. 

Grands sites d'art islamique

Pour les productions les plus anciennes, tant d'architecture que d'objets, une importante archéologie islamique a eu cours, notamment en Irak, à Samarra ou à Suse par exemple, ou encore au Caire. De grands sites sont encore fouillés dans tout le monde islamique, depuis le Pakistan jusqu'au Maghreb.

Article: Archéologie islamique. 

Voir aussi

Bibliographie succincte

Il existe malheureusement peu de bons livres sur l'art islamique en langue française, et la consultation d'ouvrages anglophones s'impose.

· Arts et civilisations de l'Islam, sous la direction de Markus Hattstein et Peter Delius, Könemann, Cologne, 2000 ; 

· Encyclopédie de l'Islam, Brill, 1960 (2e édition) ; 

· C.E. Bosworth, Les Dynasties musulmanes, trad. Y. Thoraval, Actes sud, coll. « Sinbad », 1996 ; 

· H. Stierlin, Islam : de Bagdad à Cordoue, des origines au XIIIe siècle, Taschen, 2002 ; 

· (en) S. Blair, J. Bloom, The art and architecture of Islam 1250-1800, Yale University Press, 1994 ; 

· (en) R. Ettinghausen, O. Grabar, M. Jenkins-Madina, Islamic Art and Architecture 650–1250, Yale University Press, 2001 ; 

· (en) R. Hillenbrand, Islamic architecture : form, function and meaning, Edinburgh university press, 1994. 

Voir: Bibliographie détaillée concernant l'art islamique. 

Liens externes

Wikimedia Commons propose des documents multimédia sur l'art islamique.

· (en) La catégorie Art islamique de l'annuaire dmoz. 

· Département art islamique du Louvre 

· (en) Département art islamique du Métropolitan Museum of Art 

Les débuts de l'art islamique (VIIe–IXe siècles)
Avant les dynasties

On connaît peu de choses sur l'architecture avant la dynastie des Omeyyades. Le bâtiment le plus ancien est sans doute la mosquée du Prophète à Médine. 
Cette mosquée est d'une importance considérable pour l'architecture islamique, en ce sens qu'elle met en place le prototype de la mosquée de plan arabe : une cour, avec une salle de prière hypostyle. Construite en matériaux périssables (bois et pisé), elle n'a pas survécu longtemps. 

Les premiers objets islamiques sont très difficiles à distinguer des objets antérieurs, sassanides et byzantins. En effet, ils utilisent les mêmes techniques et les mêmes motifs. On connaît notamment une abondante production de céramique non glaçurée, comme en témoigne un célèbre petit bol conservé au Louvre, dont l'inscription assure sa datation dans la période islamique. Les motifs végétaux sont alors sans doute les plus importants.

L'art omeyyade




Grande mosquée des Omeyyades à Damas
Sous les Omeyyades, l'architecture, religieuse et civile se développe, avec la mise en place de nouveaux concepts et de nouveaux plans. Ainsi, le plan arabe, à cour et salle de prière hypostyle, devient véritablement un plan-type à partir de la construction de la grande mosquée des Omeyyades, à Damas, qui servira de repère aux bâtisseurs (et aux historiens de l'art). La Coupole du Rocher à Jérusalem est sans conteste l'un des bâtiments les plus importants de toute l'architecture islamique, marqué par une forte influence byzantine (mosaïque à fond d'or, plan centré qui rappelle celui du Saint-Sépulcre), mais comportant déjà des éléments purement islamiques, comme la grande frise d'inscription. Les châteaux du désert de Palestine nous offrent quant à eux de nombreux renseignements sur l'architecture civile et militaire.

Outre l'architecture, les artisans travaillent une céramique encore primitive, non glaçurée, et le métal. Il reste très délicat de différencier ces objets de ceux de la période pré-islamique.

Article détaillé : Art omeyyade. 

Période historique : Califat des Omeyyades de Damas. 

Monuments et œuvres majeurs : Dôme du Rocher. 

L'art abbasside



Coupe à la rosace, VIIIe–IXe siècles, Iran
Alors qu'on en connaît beaucoup plus sur l'architecture omeyyade que sur les œuvres réalisées sous la première dynastie, les objets abbassides restent bien plus étudiés que les réalisations architecturales de cette période. Avec le déplacement des centres de pouvoir vers l'est, deux villes qui servent successivement de capitales entrent sur le devant de la scène : Bagdad et Samarra, en Irak. Si la ville de Bagdad n'a pu être fouillée, car elle est actuellement recouverte par des maisons contemporaines, les motifs des stucs de Samarra, bien étudiés, permettent la datation des bâtiments, et se retrouvent dans l'art mobilier depuis l'Égypte jusqu'en Iran, notamment dans le bois.

L'art de la céramique quant à lui connaît deux innovations majeures : l'invention de la faïence et celle du lustre métallique, qui se retrouveront longtemps après la disparition de la dynastie.

Article détaillé : Art abbasside. 

Période: Califat des Abbassides.
Thème VI: Arts islamiques
Leçon n°24: Histoire de l’art islamique
Cours n°41: La période médiévale (IXe–XVe siècle)
La période médiévale (IXe–XVe siècle)

Dès le IXe siècle, le pouvoir abbasside est contesté dans les provinces les plus reculées du centre irakien. C'est la création d'un califat chi'ite rival, celui des Fatimides, suivi de celui des Omeyyades d'Espagne, qui donne corps à cette opposition, tandis que de petites dynasties de gouverneurs autonomes voient le jour en Iran.

Espagne et Maghreb



Grande mosquée de Cordoue, salle de prière

La première dynastie qui s'installe en Espagne (ou al-Andalus) est celle des Omeyyades d'Espagne. Comme son nom l'indique, cette lignée descend de celle des grands Omeyyades de Syrie, décimée au IXe siècle. Elle est remplacée après sa chute par différents royaumes autonomes, les Reyes de Taifas (1031–1091), mais la production artistique à cette période ne diffère pas fondamentalement après ce changement politique. À la fin du XIe siècle, deux tribus berbères prennent successivement la tête du Maghreb et de l'Espagne, en pleine Reconquista : les Almoravides et les Almohades, qui apportent des influences maghrébines dans l'art. Cependant, peu à peu conquise par les rois chrétiens, l'Espagne islamique finit, au XIVe siècle, par se réduire à la ville de Grenade, avec la dynastie Nasride, qui parvient à se maintenir jusqu'en 1492.

Au Maghreb, ce sont les Mérinides qui reprennent le flambeau almohade à partir de 1196. Depuis leur capitale de Fès, ils participèrent à de nombreuses expéditions militaires tant en Espagne qu'en Tunisie, dont ils ne peuvent pourtant déloger les Hafsides, une petite dynastie solidement implantée. Les Mérinides voient leur pouvoir décroître à partir du XVe siècle et sont définitivement remplacés par les Sharifs en 1549. Les Hafsides quant à eux subissent la conquête des Turcs Ottomans en 1574.

L’al-Andalus est un lieu de grande culture à la période médiévale. Outre de grandes universités, qui permettent la diffusion de philosophies et de sciences inconnues du monde occidental, comme celle d'Averroès, ce territoire est également très foisonnant pour l'art. On pense évidemment, en architecture, à la grande mosquée de Cordoue, mais elle ne doit pas occulter d'autres réalisations plus petites, comme le Bab Mardum de Tolède, ou la ville califale de Madinat al-Zahra. À l'autre extrémité de la période, on trouve notamment les palais de l'Alhambra, à Grenade.




Tour à Rabat, Maroc
On a recours à plusieurs techniques pour la confection des objets. L'ivoire est très utilisé, pour la confection de boîtes et de coffrets. La pyxide d'al-Mughira en est un chef d'œuvre. Des métaux, notamment de grandes rondes-bosses, habituellement plutôt rares en terre d'Islam, servent d'aquamaniles ou de bouches de fontaines. Les tissus, soieries notamment, sont en grande partie exportées ; on en retrouve beaucoup dans les trésors d'églises occidentaux, enveloppant les ossements des saints personnages. À partir du règne des dynasties maghrébines, on note aussi un goût pour le travail du bois, sculpté et peint.

L'art d'Afrique du nord est assez méconnu, par manque de recherches depuis la décolonisation. Les dynasties Almoravides et Almohades, qui importent des nouveautés en Espagne, se caractérisent par une recherche d'austérité, qui transparaît par exemple dans des mosquées aux murs nus. Cependant, il faut noter que les arts précieux continuent d'être produits en masse. Les dynasties Mérinides et Hafsides parrainent une architecture importante, mais très méconnue, et un remarquable travail sur le bois, peint, sculpté et incrusté.

Articles détaillés : Art des Omeyyades d'Espagne, Art almoravide et almohade, Art nasride, Art mérinide et hafside. 

Périodes historiques : Califat de Cordoue, Époque des taifas, Sultanats des Almoravides et des Almohades, Nasrides, Émirat de Grenade, Mérinides et Hafsides. 

Monuments et œuvres majeurs : Grande mosquée de Cordoue, mosquée Koutoubia, Alhambra. 

Égypte et Syrie



Mosquée d'al-Azhar, cour

Régnant en Égypte entre 909 et 1171, la dynastie Fatimide est l'une des rares dynasties chiites du monde islamique. Sa grande œuvre consista en la fondation de la ville du Caire, en 969. La dynastie donne naissance à une importante architecture religieuse et à une riche production d'objets d'art dans les matériaux les plus divers : cristal, céramique lustrée et peinte sous glaçure, métaux incrustés, verres opaques... De nombreux artisans sont alors des chrétiens, coptes, qui constituent la majorité religieuse sous le règne particulièrement tolérant des Fatimides.

Au même moment en Syrie, les atabegs, c'est à dire les gouverneurs arabes des princes seldjoukides, s'arrogent le pouvoir. Très indépendants, ils jouent sur les inimitiés entre les princes turcs, et supportent en grande partie l'installation des croisés francs. En 1171, Saladin s'empare de l'Égypte fatimide, mettant sur le trône égyptien une éphémère dynastie ayyoubide. Cette période n'est pas faste pour l'architecture, mais la production d'objets de valeur ne s'interrompt pas pour autant. La céramique et le métal incrusté de grande qualité continuent à être produits, et le verre émaillé fait son apparition.

Les Mamelouks prennent le pouvoir aux Ayyoubides d'Égypte en 1250, et parviennent en 1261 à s'imposer en Syrie. Il ne s'agit pas à proprement parler d'une dynastie, étant donné que les souverains ne règnent pas de père en fils : en effet, les Mamelouks sont des esclaves turcs affranchis, qui se passent (en théorie) le pouvoir entre camarades d'affranchissement. Ce gouvernement paradoxal perdurera près de trois siècles, jusqu'en 1517, et donnera lieu à une architecture foisonnante (plusieurs milliers de bâtiments furent construits pendant cette période), tandis que le mécénat se portera principalement sur le verre émaillé et le métal incrusté. C'est de cette période que date le baptistère de saint Louis, l'un des objets islamiques les plus célèbres.

Articles détaillés : Art fatimide, Art d'Égypte et de Syrie des Fatimides aux Mamelouks, Art mamelouk et Architecture mamelouke. 

Périodes historiques : Califat des Fatimides à Kairouan et au Caire, Ayyoubides, sultanat mamelouk. 

Monuments et œuvres majeurs : Aiguière aux oiseaux, Baptistère de saint Louis. 

Iran et Asie Centrale



Coupe à décor d'engobe sur engobe sous glaçure, XIe–XIIIe siècles, Louvre
En Iran et dans le nord de l'Inde, ce sont les Tahirides, les Samanides, les Ghaznavides et les Ghurides qui se disputent le pouvoir au Xe siècle. L'art est alors un médium essentiel pour s'affirmer face à son voisin. De grandes villes sont créées, comme Nichapur et Ghazna, et la grande mosquée d'Ispahan voit le jour. L'architecture funéraire se développe, tandis que les potiers créent des pièces très différentes les unes des autres avec des décors kaléidoscopiques sur fond jaune, des décors jaspés, c'est-à-dire constitués de coulures de glaçures colorées, ou encore d'engobe sur engobe sous glaçure.

Nomades d'origine turque (c'est-à-dire de Mongolie actuelle), les Seldjoukides déferlent sur le monde islamique vers la fin du Xe siècle. Ils s'emparent de Bagdad en 1048 et s'éteignent en 1194 en Iran, bien que la production d'objet éponymes date de la fin XIIe et du début du XIIIe siècle et ait donc été réalisée pour des souverains indépendants, plus petits. C'est sous les Seldjoukides qu'apparaît pour la première fois le plan iranien. Les techniques du haftrang et de la pâte siliceuse en céramique et les incrustations de métaux précieux dans les objets en bronze sont également inventés par des artisans de cette période.

Au XIIIe, une nouvelle vague d'envahisseurs s'abat sur le monde islamique, remontant jusqu'aux portes de Vienne : ce sont les Mongols, sous la direction de leur chef Gengis Khan. À la mort de celui-ci, son empire est divisé entre ses fils et plusieurs branches se créent : en Chine, la dynastie des Yuan, en Iran celle des Houlagides ou Il-khanides, tandis qu'au nord de l'Iran se trouvent les nomades de la Horde d'Or.

Les Il-khanides



Carreau lustré au chameau, Iran, XIVe siècle, Louvre
Sous ces « petits khans », originellement soumis à l'empereur Yuan, mais rapidement indépendants, une riche civilisation se développe. L'activité architecturale s'intensifie au fur et à mesure que les Mongols se sédentarisent, et reste plus ou moins marquée par les traditions des nomades, ce que prouvent l'orientation nord-sud des bâtiments. On note toutefois une importante persianisation, et la reprise de types déjà établis comme le plan iranien. Le tombeau d'Oldjaïtou est un des monuments les plus grands et les plus impressionnants de l'Iran, mais de nombreuses destructions sont malheureusement à déplorer. C'est aussi sous cette dynastie que naît l'art du livre persan, à travers de grands manuscrits comme les Jami al-tawarikh commandés par le vizir Rashid al-Din. De nouvelles techniques apparaissent en céramique, notamment celle du lajvardina, et on note des influences chinoises dans tous les arts.

La Horde d'Or
L'art de ces nomades est extrêmement mal connu. Les chercheurs, qui commencent à peine à s'y intéresser, ont découvert qu'il existait un urbanisme et une architecture dans ces régions. Une importante orfèvrerie se développe également, dont la plupart des pièces montrent une forte influence chinoise. Conservées au musée de l'Ermitage de Saint-Petersbourg, elles commencent seulement à être étudiées.

C'est une troisième invasion de nomades, celle des troupes de Tamerlan, qui fonde la troisième grande période médiévale iranienne : celle des Timurides. Le développement au XVe siècle de cette dynastie donnera lieu à l'apogée de l'art du livre persan, notamment avec des peintres comme Behzad, et de nombreux foyers et mécènes. L'architecture et l'urbanisme persans, à travers les monuments de Samarcande en particulier, connaissent également un âge d'or. Les décors de céramique, les voûtes de muqarnas sont particulièrement impressionnants. On note une forte influence de l'art du livre et de la Chine dans tous les autres domaines. C'est en partie la période timuride qui donne sa cohésion à l'art persan, permettant son essor plus tard, dans le grand empire Séfévide.

Articles: Art de l'Iran autonome avant les Seljoukides, Art des Saljukides d'Iran, Art de l'Iran mongol, Art timuride. 

Périodes: Sultanat seldjoukide, Horde d'Or, Empire timuride. 

Anatolie
Continuant sur leur lancée, les Turcs seldjoukides poursuivirent leurs conquêtes jusqu'en Anatolie. Après la bataille de Manzikert en 1071, ils constituent un sultanat indépendant de celui de leurs cousins iraniens. Leur pouvoir semble s'éteindre dès 1243, après les invasions mongoles, mais des monnaies sont frappées en leur nom jusqu'en 1304. L'architecture et les objets synthétisent différents styles, tant iraniens que syriens, rendant souvent les attributions délicates. Le bois est un art majeur, et on connaît un unique manuscrit illustré datant de cette époque.

Les Turkmènes, qui nomadisent dans la région du lac de Van, sont très mal connus. On leur doit pourtant plusieurs mosquées, comme la mosquée bleue de Tabriz, et ils auront une influence décisive autant en Anatolie après la chute des Seldjoukides de Rum qu'en Iran, pendant la dynastie Timuride. En effet, à partir du XIIIe siècle, l'Anatolie est dominée par de petites dynasties turkmènes qui s'installent, s'appropriant progressivement le territoire byzantin. Peu à peu, une dynastie émerge : celle des Ottomans, qu'on appelle « premiers Ottomans » avant 1453. Le mécénat s'exerce alors principalement dans l'architecture, où apparaît une recherche sur l'unification de l'espace par l'emploi de coupoles. En céramique aussi sont posés les jalons de ce qui deviendra l'art ottoman proprement dit, avec la « céramique de Milet » et les premiers bleu-et-blancs anatoliens.

Articles: Art des Saljukides d'Anatolie, Art turkmène, Art de l'Anatolie turkmène et des premiers Ottomans. 

Périodes: Sultanat seldjoukide, Empire ottoman. 

Inde



Mosquée Quwwat al-Islam, Delhi
L'Inde, conquise par les Ghaznévides et les Ghurides au IXe siècle ne devient autonome qu'à partir de 1206, lorsque les Muizzî, ou rois-esclaves, prennent le pouvoir, marquant la naissance du sultanat de Delhi. Plus tard d'autres sultanats concurrents voient le jour au Bengale, au Cachemire, au Gujarat, à Jawnpur, au Mâlvâ et dans le nord du Deccan (Bahmanides). Ils s'éloignent peu à peu des traditions persanes, donnant naissance à une architecture et un urbanisme originaux, teintés de syncrétisme avec l'art hindou. La production d'objets n'est quasiment pas étudiée à l'heure actuelle, mais on connaît un important art du livre. La période des sultanats s'achève avec l'arrivée des Moghols, qui s'emparent peu à peu de toute la région.

Article détaillé : Art de l'Inde des sultanats. 

Période historique : Sultanat de Delhi. 

Thème VI: Arts islamiques
Leçon n°24: Histoire de l’art islamique

Cours n°42: Les trois empires (XVe–XIXe siècles)
Ottomans
L'empire ottoman, né au XIVe siècle, se poursuivra jusqu'après la Première Guerre mondiale. Cette longévité impressionnante, conjuguée à un territoire immense (depuis l'Anatolie jusqu'à la Tunisie), ne pouvait qu'offrir une place importante à l'art. On compte donc à la fois une architecture foisonnante, une production en masse de céramiques (les céramiques d'Iznik notamment), une importante activité joaillère et un art du livre exceptionnel, aux multiples influences.

Le plan ottoman des mosquées est à la fois inspiré du plan de l'église Sainte-Sophie, que les musulmans découvrent après la conquête de la ville par Mehmet II, et par les recherches antérieures des premiers Ottomans. Il faut signaler en particulier la figure de l'architecte Sinan, qui vécut extrêmement longtemps (environ cent ans), et réalisa plusieurs centaines d'édifices.

Dans l'art du livre, on peut signaler par exemple les deux livres des fêtes créés, l'un à la fin du XVIe siècle, l'autre pour le sultan Murad III, et qui comportent de nombreuses illustrations. Les minitatures sont extrêmement influencées par l'Iran Séfévide, connu après la prise de nombreux objets comme butin de guerre au début du XVIe siècle.

Les Ottomans sont également les premiers à obtenir un rouge vif, dit « rouge d'Iznik » en céramique.

Article détaillé : Art de l'empire ottoman. 

Période historique : Empire ottoman. 

Moghols
Les Moghols règnent en Inde entre 1526 et 1858, moment où les Anglais s'empareront du pays pour en faire un protectorat. L'architecture est mise à l'honneur, avec la mise en place définitive du plan moghol pour les mosquées et la création du célébrissime Taj Mahal, tout comme l'art de la joaillerie et le travail des pierres dures comme le jade. La série des poignards en pierre dure à tête de cheval est particulièrement impressionnante.

Un magnifique art du livre voit le jour, où l'on aperçoit pour la première fois une forte influence occidentale (utilisation de la perspective et copie de gravures européennes). Restent tout de même des traits persans, des peintres persans ayant fondé l'art du livre moghol sous le règne d'Humayun. En effet, celui-ci s'était réfugié chez les Séfévides après avoir été provisoirement détrôné, et il avait ramené avec lui certains artistes. Des traits hindous se retrouvent également, notamment dans les centres provinciaux.

On peut signaler aussi l'invention du bidri, une technique permettant de créer des pièces de métal au fond noir très mat, qui contraste avec certains motifs d'argent brillants.

Article détaillé : Art moghol. 

Période historique : Empire moghol. 

Séfévides et Kadjars
L'Iran, entre les Moghols et les Ottomans, résiste tant bien que mal avec à sa tête une dynastie de Chi'ites Ismaeliens qui perdure de 1501 à 1786. L'art séfévide voit peu à peu un déclin de la céramique et de l'art du métal. Les porcelaines chinoises, très appréciées, conduisent à des imitations en bleu et blanc, avec des motifs très sinisants. Une architecture florissante se met en place, et une nouvelle ville à Ispahan est créée par Shah 'Abbas : elle contient de nombreux jardins, des palais de plaisance comme le Ali Qapu, un immense bazar et la grande mosquée du Shah.

L'art du livre atteint des sommets, avec en particulier le Grand Shah Nama de Shah Tahmasp, un immense manuscrit contenant plus de 250 peintures. Au XVIIe siècle, un nouveau type de peinture se développe : la peinture d'album (muhaqqa). Il s'agit de feuilles uniques, peintes, dessinnées ou calligraphiées par différents artistes puis réunies par des amateurs. Riza 'Abbasi est l'un des plus grands représentant de cette forme nouvelle d'art.

La chute des Séfévides permet la montée au pouvoir d'une tribu turkmène implantée depuis l'époque mongole sur les rives de la mer Caspienne, les Kadjars. Ils donnent lieu à un art assez peu important, et très influencé par l'Occident : les grands portraits peints à l'huile sur toile des shahs kadjars ont peu à voir avec la peinture persane. De nouvelles techniques, comme le travail de l'acier, furent mises en œuvre dans l'art. Comme pour les Ottomans, ce fut des suites de la Première Guerre mondiale que le royaume se désagrégea, bien que l'Iran ait tenté de rester neutre dans les combats.

Articles détaillés : Art safavide et Art kadjar.
Périodes historiques : Séfévides, Dynastie Kadjar.

Thème VI: Arts islamiques
Leçon n°25: Techniques de l’art islamique
Cours n° 43
L'urbanisme, l'architecture et son décor




Minaret de Mekhnes, Maroc
L'architecture prend de nombreuses formes spécifiques dans le monde islamique : la mosquée en est une, évidemment, mais les madrasa, les lieux de retraite, etc. sont autant de bâtiments typiques des pays d'Islam.

Les typologies des bâtiments varient beaucoup selon les périodes et les régions. Avant le XIIIe siècle, les mosquées suivent toutes le même plan, avec une grande cour et une salle de prière hypostyle, mais varient beaucoup dans leur décor, et même dans leurs formes. L'Iran a ses propres spécificités, comme l'emploi de la brique et l'utilisation de formes particulières comme les iwans, l'arc persan, et est à la naissance des madrasas, tandis qu'en Espagne, on trouve plutôt le goût pour une architecture colorée, avec l'emploi d'arcs variés (en fer à cheval, polylobés...). En Turquie actuelle, c'est surtout l'influence de Byzance qui permet la construction des grandes mosquées ottomanes à coupole unique et démesurée, alors que l'Inde moghole développe des plans particuliers, s'éloignant peu à peu du modèle iranien et met en valeur les fameux dômes bulbeux.

Article détaillé : Architecture islamique. 

L'art du livre

L'art du livre est peut-être le médium le plus connu de l'art islamique, mais aussi le plus difficile à étudier. Ce domaine regroupe à la fois :

· la reliure ; 

· la calligraphie ; 

· l'enluminure, c'est à dire les arabesques et les dessins des marges et des titres. 

On divise traditionnellement l'art du livre en trois domaines distincts : arabe, pour les manuscrits syriens, égyptiens, de Jezirah, du Maghgreb, voire ottomans (mais ceux-ci peuvent aussi être considérés à part), persan, pour les manuscrits créés dans le domaine iranien, surtout à partir de la période mongole, et Indien, pour les œuvres mogholes. Chacun de ces domaines possède son style propre, divisé en différentes écoles, avec leurs propres artistes, leurs conventions... Les évolutions sont parallèles, même s'il semble évident que des influences ont eu lieu entre écoles, et même entre domaines géographiques, avec les changements politiques et les fréquents déplacements des artistes.

Articles: Art du livre persan, Art du livre arabe, Art de la miniature en Inde. 

Motifs abstraits et calligraphie




Calligraphie tuluth. Mekhnes, Maroc

Les motifs décoratifs sont légions dans cette forme d'art, et extrêmement variés, depuis les motifs géométriques jusqu'aux arabesques. La calligraphie en terre d'Islam est considérée comme une activité majeure. L'art islamique étant aniconique, la calligraphie fait donc l'objet de soins tout particuliers, dans le domaine religieux mais aussi dans les œuvres profanes.

Articles: Styles calligraphiques arabes, Motifs décoratifs de l'art islamique, Notion de module 
L'art et la littérature

La littérature arabe, et les fables d'origine indienne du Kalîla wa Dimna ou les Maqamat d'al-Hariri et d'autres textes sont fréquemment illustrés dans les ateliers de Bagdad ou de Syrie.

La littérature persane n'est pas en reste, comme le Shâh Nâmâ, l'épopée nationale composée au début du Xe siècle par Firdawsi, les Cinq poèmes (ou Khamsa) de Nizami (XIIe siècle), est ainsi une source importante de motifs, que l'on retrouve tant dans les arts du livre que dans les objets (céramique, tapis...). Les œuvres des poètes mystiques Saadi et Djami donnent aussi lieu à de nombreuses représentations. Le Jami al-tawarikh, ou Histoire universelle, composé par le vizir Il-khanide Rashid al-Din au début du XIVe siècle est support de nombreuses représentations dans tout le monde islamique, et ce dès sa rédaction.

La littérature scientifique, comme les traités d'astronomie ou de mécanique donne également lieu à des illustrations.

Les arts dits « mineurs »




Aspersoir en verre soufflé, XIIe–XIIIe siècle
On appelle en Europe « arts mineurs » des domaines qui font partie des arts décoratifs. Cependant, en terres d'Islam, comme dans de nombreuses civilisations extra-européennes ou anciennes, ces média ont été largement utilisés à des fins plus artistiques qu'utilitaires, et portés à un point de perfection qui interdit de les classer comme artisanat. Ainsi, si les artistes islamiques ne s'intéressent pas à la sculpture, ils font parfois preuve, selon les époques et les régions, d'une inventivité et d'une maîtrise remarquables sur ces différents terrains :

· l'art du métal ; 

· l'art de la céramique ; 

· l'art du verre ; 

· l'art de la pierre taillée (cristal de roche notamment, mais également pierres dures comme la sardoine) ; 

· l'art du bois sculpté et de la marqueterie ; 

· l'art de l'ivoire... 

Articles: Art du métal islamique, Art de la céramique en terre d'Islam.
Thème VI: Arts islamiques

Leçon n° 26: Architecture islamique
Cours n° 44
L'architecture islamique est l'art de construire (al-bina) développé dans une région courant de l'Espagne à l'Inde entre 622 et le XIXe siècle, le Dar-al-Islam.

Techniques d'architecture

Matériaux

Le choix d'un matériau dépend de beaucoup de facteurs : la région où l'édifice est construit, l'accessibilité du matériau, son coût, sa destination... Il existe cinq types de matériaux utilisés dans la construction en Islam, sans compter le bois que l'on retrouve partout, et notamment dans les charpentes.

· le pisé (tabya) : Il s'agit d'un mélange de terre, de chaux et de chamotte (argile cuite pilée) ou de petits cailloux. Pressé entre deux planches de bois (encaissement), ce matériau est utilisé principalement pour les habitations. 

· la brique crue (tawb) : Elle a l'avantage d'être facile à trouver et à utiliser, et peu coûteuse. Son grand défaut réside dans sa très mauvaise conservation : l'eau lui est fatale. 

· la brique cuite (adjurr) : Très utilisée depuis l'Irak jusqu'à l'Inde, elle fut également le matériau de prédilection en Égypte jusqu'aux XIIe-XIIIe siècles. Elle est usitée pour tous types de monuments, des plus simples aux plus importants (mosquées, madrasas, tombeaux…). Peu chère, elle se conserve bien. 

· le moellon : Il se constitue de pierres mal aguerries qui tiennent grâce à un mortier de chaux et de sable, auquel ont parfois été ajoutés du charbon et de la chamotte. 

· la pierre : Elle est en usage depuis l'Espagne jusqu'à l'Irak. La nature des pierres utilisées varie selon les régions. En général, les marbres sont utilisés pour leurs propriétés décoratives (couleurs). 

Éléments architecturaux

Arcs 




Exemple d'arcs outrepassé (1er plan) et polylobés (fenêtres au 2e plan), Palais de l'Al-Jaferia, Saragosse

Les arcs sont un élément majeur dans l'architecture islamique tout comme dans l'architecture occidentale. Certains sont courants en orient comme en occident : arc en plein cintre, arc brisé, mais d'autres sont plus spécifiques au monde islamique, comme l'arc persan, au profil caréné, l'arc polylobé, l'arc à lambrequins ou encore l'arc outrepassé (souvent dit "en fer à cheval"), tous trois très employés en Espagne et au Maghreb.
Supports 

Les architectes islamiques utilisent deux types de supports : les piliers et les colonnes.




Colonnes et arcs persans : cour de la mosquée al-Azhar, Le Caire

· La colonne est un support cylindrique. Dans les premiers siècles de l'Islam, les colonnes utilisées proviennent souvent de remplois de bâtiments antiques, mais au bout d'un certains temps, les matériaux antiques se faisant rares, les ouvriers islamiques apprirent à en tailler eux-mêmes. 

· Un pilier est un élément maçonné, le plus souvent carré, rectangulaire ou cruciforme. 
Coupoles 

Une coupole est un mode de couvrement hémisphérique, qui repose sur une zone de transition octogonale (le plus souvent) elle-même posée sur quatre piliers. La zone de transition est le grand problème des architectes islamiques. Ils peuvent se servir de pendentifs, c'est à dire de triangles convexes posés sur la pointe, comme dans le monde byzantin, ou de trompes, à savoir des petites niches, ce qui proviendrait du monde iranien.

Les nervures et les muqarnas qui remplissent souvent les coupoles dans le monde islamique n'ont en général pas de véritable fonction architectonique. On appelle dôme l'extérieur d'une coupole. A partir du XVe siècle, les coupoles sont très souvent doubles, c'est à dire qu'il existe un espace plus ou moins important entre la coque interne et la coque externe. Cette technique permet de réaliser des monuments plus hauts.
Iwans 




Iwan de la madrasa d'Ulugh Bag, Samarkand, Uzbekistan

Les iwans sont nés dans le monde iranien bien avant l'arrivée de l'Islam, sans doute sous la dynastie sassanide. Il s'agit d’un hall voûté avec une façade rectangulaire ouverte par un grand arc.




Exemple de pishtak, Mashhad de 'Ali à Najaf, Irak

· Un pishtak est également un élément provenant d'Iran. Il s'agit d'un portail en forme d'arc qui fait saillie sur la façade où il se trouve. En général, il est cantonné de deux minarets, mais ce n'est pas systématique. 

· moucharabiehs et fenêtres à jalousie : La fermeture des fenêtres et autres ouverture est un élément traité de différentes manières dans le monde islamique. Les moucharabiehs, des sortes de grillages en bois tourné (ou d'autres matériaux, par exemple le marbre en Inde) sont fréquemment utilisés. Parfois, des barrières de moucharabiehs sont même crées, comme dans les complexes et les mosquées mameloukes.

Éléments décoratifs

Il existe mille et une manières de décorer un bâtiment en terres d'Islam. La céramique, la sculpture, la peinture, la mosaïque sont quelques unes des techniques les pus couramment utilisées. Certains éléments architecturaux ont également une vocation ornementale.

Contrairement à une idée très répandue, le décor architectural, comme l'art islamique en général, est souvent figuratif. Une exception importante, cependant, concerne les édifices à vocation religieuse, qui ne peuvent théoriquement comporter de représentations humaines ni animales.

Éléments architecturaux à vocation décorative




Grande mosquée de Cordoue, vue intérieure

Évidemment, le décor d'un bâtiment passe tout d'abord par les composants de son architecture. Matériaux, arcs, supports, coupoles sont autant de médiums de décor : ce n'est pas pour rien que la Grande mosquée de Cordoue comporte des colonnes de marbre bleu et blanc, des arcs à claveaux de couleurs alternées parfois polylobés, et des moulures dans ses coupoles ! Dans la conception d'un édifice, l'architecte prend au moins autant en compte les données purement architecturales que les données ayant trait au décor.




Voûte remplie de muqarnas, Alhambra de Grenade

Un élément assez caractéristique du monde islamique illustre l'importance des éléments architecturaux à vocation décorative : le muqarnas, également appelé "muqarbas" dans les pays d'occident musulman ou plus simplement "stalactite". Il s'agit en fait de petites niches associées géométriquement et formant une composition en trois dimensions. On les trouve fréquemment dans les coupoles et les zones de transition, mais aussi sur certains chapiteaux, dans des voûtes, etc. Cet élément a une origine obscure : on pense souvent qu'il serait né en Iran oriental vers le Xe siècle, mais d'autres hypothèses circulent (Égypte, occident, Bagdad…). Quoiqu'il en soit, il est répandu dans l'ensemble du monde islamique, et les splendides voûtes à muqarnas de l'Alhambra de Grenade n'ont rien à envier à celles des Timurides. Plusieurs matériaux sont utilisés pour les créer, selon les régions et les périodes : stuc et faïence en Iran, pierre en Égypte et en Syrie.

L'ablaq est également une technique islamique, principalement répandue en Syrie et en Égypte, mais qui se retrouve également parfois en Anatolie. Elle consiste en l'incrustation pierres de couleurs différentes (marbre le plus souvent) dans le mur. Le chef d'œuvre de cette technique est le mihrab de la madrasa Firdaws, à Alep, qui date de la période ayyubide, mais les mamelouks utilisèrent également cette technique de manière expansive.

Mosaïque




Mosaïque de la Grande mosquée de Damas, vers 715

La mosaïque est utilisée à plusieurs époques : Califat des Omeyyades, califat des Omeyyades d'Espagne, califat des Abbassides, sultanat mamelouk. Dans les trois premiers cas, on note une forte influence antique et byzantine (mosaïque à fond d'or). On sait d'ailleurs que des artistes byzantins ont travaillé dans le monde islamique à ses débuts. Pour les mosaïques mameloukes, le cas est un peu différent, car il s'agissait cette fois d'un retour aux sources. Elles sont donc fortement influencées par les mosaïques à fond d'or du Dôme du Rocher et de la Grande mosquée des Omeyyades de Damas.

Documents multimédia sur la mosaïque islamique.

Terre cuite

La terre cuite est extrêmement utilisée pour décorer tous types de bâtiments, dans le monde iranien notamment, mais également dans tout le reste du mode islamique. On peut utiliser deux types d'éléments : des éléments structurels, c'est à dire des briques, glaçurées ou décorées de quelque manière que ce soit, et des éléments purement décoratifs, à savoir des carreaux de revêtement en céramique.

Les principales techniques utilisées sont les suivantes :

Avec des briques 




Détail de la mosquée Bibi Khanum, Samarkand, époque timuride : exemple de hazerbaf et de carreaux glaçurés

· Les jeux sur des motifs dans les briques non glaçurées, comme par exemple au Bab Mardum, à Tolède ; 

· Le hazerbaf, qui signifie "mille tissages" en persan : un travail sur le contraste entre brique glaçurées et non glaçurées. Cette technique est principalement utilisée dans l'architecture il-khanide et timuride. Parfois, les briques dessinent des mots en calligraphie kufique (répétition du nom d'Allah, par exemple). 

Avec de la céramique décorative 

· Les carreaux de revêtement. Selon l'époque, ils peuvent être en forme d'étoile, de triangles, d'octogones qui s'imbriquent ou plus sagement carrés, formant des panneaux. Les techniques de décor sont variées : carreaux moulés sous glaçure monochrome, lajvardina, cuerda seca, etc. 

· La mosaïque de céramique est assez spécifique à l'art timuride. Il s'agit en fait de formes découpées dans des carreaux de céramiques de couleurs diverses. Cette technique, extrêmement délicate, sera remplacée sous les Safavides par celle de la cuerda seca, moins complexe et moins coûteuse mais qui permet des effets assez similaires. 

Thème VI: Arts islamiques

Leçon n° 26: Architecture islamique
Cours n° 45
Typologie des bâtiments

Les fonctions d'un bâtiment peuvent être multiples (mosquée et madrasa, par exemple). Il arrive souvent que des archéologues ne soient pas en mesure d'identifier exactement le bâtiment auquel ils ont à faire car des plans identiques peuvent être utilisés pour différents types d'édifices.

Architecture religieuse

La mosquée et les lieux de culte

La mosquée est le lieu de prière (salat en arabe) pour les musulmans. Selon le Coran, la prière doit se faire n'importe où, car tout endroit est saint puisqu'il a été créé par Allah. Très rapidement, en effet, se sont développés des lieux où les musulmans se rassemblaient pour prier. Ces édifices servaient non seulement à rassembler une communauté mais aussi à marquer les lieux dominés par l'Islam.
Types de mosquées et de lieux de cultes s'en rapprochant 

Il existe différents types de mosquées. La plus simple est la mosquée de quartier, qui permet aux croyants d’accomplir les 5 prières quotidiennes.

Plus importante est la mosquée où se tient la prière du vendredi, dite masdjid djami’a.
Bien qu’en règle générale, la deuxième mosquée est plus imposante que la première, la différence est plus fonctionnelle que structurelle. Il suffit qu’il y ait un imam pouvant diriger la prière du vendredi dans une mosquée pour que celle-ci puisse être utilisée à cet effet quelle que soit sa taille.
Enfin, le Musalla est un lieu de prière en plein air, généralement situé en dehors des villes, qui sert notamment pour accomplir les prières des deux aïd, la prière pour demander la pluie auprès d’Allah, la prière mortuaire.

Eléments constitutifs d'une mosquée 

· L'enceinte : La mosquée est toujours séparée du monde extérieur par une enceinte. Parfois, elle jouit même d'une ziyada, c'est à dire d'un espace vide clos par deux enceintes qui entoure la mosquée et sert pour la purification du croyant. 

· La salle de prière: c'est le lieu où les musulmans prient. A l’origine, le Prophète et ses compagnons faisaient la prière à même le sol. Aujourd’hui, les salles de prières sont toujours recouvertes de tapis d’où le besoin d’enlever ses chaussures qui n’est pas à l’origine une obligation à condition qu’elles soient propres 

· La fontaine : Indispensable dans une mosquée, elle permet au croyant de pratiquer ses ablutions rituelles avant la prière. 

· Le minaret : grande tour, d'où le muezzin lance l'appel à la prière. Le minaret sert également à marquer l'emplacement de la mosquée, car on le voit de loin. Sa forme varie selon les régions et les époques. 

· Le mihrab : élément indiquant la Qibla, la direction de la Mecque, vers laquelle prient les musulmans. Le mihrab prend place sur le mur qibli. Le mihrab a en général la forme d'une niche plus ou moins profonde et plus ou moins grande.
· Le minbar : chaire à prêcher. En bois ou en tout autre matériau (pierre, marbre par exemple), il se situe toujours juste à côté du mihrab. 

· La Maqsura : Il s'agit d'un endroit clos situé près du mihrab, à l’origine réservé au souverain pour le protéger des attaques, aujourd’hui, elle sert de « bureau » à l’imam. La maqsura n'est pas présente dans toutes les mosquées, car elle s'oppose à l'idéal d'égalité de la religion musulmane. 

Les différents plans de mosquées 

Plan arabe

C'est le premier plan conçu. Il se base sur un modèle plus ou moins mythique : la mosquée du prophète à Médine. Le plan arabe, ou plan hypostyle, se compose d'une cour à portique et d'une salle de prière à colonnes, les nefs étant dirigées parallèlement ou perpendiculairement (pour le Maghreb et certaines exceptions) à la qibla. On le trouve dans tout le monde Islamique, depuis la Syrie (Grande mosquée des Omeyyades de Damas, par exemple) jusqu'au Maghreb, à l'Espagne et à l'Irak.

Plan iranien

Comme son nom l'indique, ce plan se retrouve quasiment exclusivement dans le Grand Iran, c'est à dire dans une région comprenant l'Iran, une partie de l'Afghanistan et du Pakistan et une partie de l'Irak. Cependant, c'est aussi le plan utilisé en Inde avant la dynastie moghole. Il apparait au Xe siècle avec la dynastie séljoukide et se caractérise par l'emploi d'iwans, d'un pishtak et une salle de prière sous coupole. Un iwan est une salle voutée ouverte sur un côté par un grand arc inclus dans un encadrement rectangulaire. Généralement, les cours des mosquées en comportent quatre disposés en croix. Un pishtak est un portail formant une avancée, souvent surmonté de deux minarets et ouvert par un grand arc. La Mosquée du Shah à Ispahan est l'un des plus beaux exemples de plan iraniens connus.




Exemple de plan moghol : Mosquée de Badshahi, Pakistan, vue de la cour

Plan Moghol

Ce plan se trouve exclusivement en Inde à partir du XVIe siècle, et est influencé par le plan Iranien. Il se caractérise par une immense cour à quatre iwans, dont un ouvre sur une salle de prière étroite et rectangulaire, couronnée par trois ou cinq coupoles bulbeuses. Les grandes mosquées de Delhi et de Bidar utilisent ce type de plan.




Exemple de plan ottoman : Yeni Cami, Istanbul

Plan Ottoman

Ce plan se trouve en Turquie (actuelle) principalement, et fut mis au point après la prise de Constantinople en 1453 par l'architecte Sinan ; cependant, on en trouve des prémices depuis le XIIIe siècle dans le premier art ottoman. Il se compose d'une salle de prière sous une immense coupole cantonnée de demi-coupoles et de coupolettes. Souvent, les mosquées de type Ottoman font partie de grands complexes. On peut déceler une influence Byzantine (de Sainte-Sophie notamment).

La madrasa

Une madrasa est généralement considérée comme une école coranique, cependant, le mot madrasa de l’arabe : مدرسة, signifie tout simplement : lieu où l'on étudie, c'est-à-dire école, y compris les sciences profanes.

Historiquement, les madrasas enseigne le droit, la philologie, la linguistique arabe, la science (sauf la médecine, qui est enseignée dans des écoles spécialisées)… Souvent, la madrasa sert de mosquée de quartier, et vice versa. Elles sont toujours administrées en waqf (fondation pieuse).

Origine 

Le concept de la madrasa naît en Iran au XIe siècle, grâce au célèbre vizir Nizam al-Mulk, bien que l'on ne connaisse actuellement aucune de ses « nizamiyya ». Par contre, on retrouve cette origine iranienne dans l'unité architecturale qui caractérise les madrasa : le plan cruciforme, à quatre iwans, semble en être un marqueur.

Développements 

On trouve des madrasa en Anatolie sous les Seldjoukides puis sous les Ottomans, en Syrie et en Égypte sous les Ayyoubides et les Mamelouks, en Iran et au Maghreb à partir des Mérinides.

Les madrasas anatoliennes de la période seldjoukide se caractérisent par leur matériau, la pierre, et par leur cour étroite voire inexistante en raison du climat froid de la région. Le portail est généralement prétexte à une débauche de décor sculpté. La tradition de la madrasa se poursuit en Anatolie aux XIVe et XVe siècles, puis sous les Ottomans, ces édifices sont intégrés à d'immenses complexes.

Les Ayyubides fondèrent de nombreuses madrasas. Salah al-Din notamment en fit construire de nombreuses au Caire et en Syrie, comme la madrasa Firdaws à Alep (1243). On trouve peut-être encore des influences anatoliennes dans ces bâtiments.

Cette édification se poursuit à l'époque Mamelouk. À cette époque, les madrasa étaient bien évidemment liées aux grands complexes sultaniens et émiraux. C'est dans celui de Qala'un que se trouve la première madrasa mamluke bien conservée, mais celle du complexe de sultan Hasan est sans doute la plus belle.

À Ispahan se trouve la plus ancienne madrasa conservée, la Shah-i Mashhad datée de 1175. On en connaît de nombreuses dans tout le grand Iran et en Inde, jusqu'au XVIIe siècle au moins.




Madrasa Bu 'Inaniyya à Fez, 1350-1355

L'apparition de la madrasa au Maghreb est tardive (pas avant la dynastie Mérinide), et a lieu dans un contexte de soufisme vivace. On en trouve de nombreux exemples magnifiques à Fez, comme la madrasa Attarin, ou encore la madrasa Bu’Inaniyya.

En Espagne, l'enseignement avait lieu principalement dans les mosquées. On ne connaît donc qu'une seule madrasa dans cette région, qui dénote d'une importante influence mérinide : la Madrasa Yusuf Ier à Grenade, décorée de magnifiques stucs peints.

Les lieux de retraite

Il existe trois grands types de lieux de retraites : les Ribat, les Khanqah et les Zawiya.

Ribat 

Un ribat est un édifice à la fois religieux et militaire, construit généralement dans une zone frontalière ou sur un axe de communication important (littoral, route…). Il abrite des militaires tournés vers la foi, c'est-à-dire combattant essentiellement pour le Jihad, la guerre sainte. Il contient généralement une mosquée, et peut servir d'hôtellerie, notamment pour accueillir un gouverneur ou un dirigeant, mais il s'agit surtout d'une place forte, d'un endroit fortifié. Les variations architecturales sont très grandes, en fonction des époques et des régions. Le ribat de Sousse est l'un des plus connus et des plus anciens.

Khanqah ou Khanaqa 

Une khanqah est le lieu de vie de mystiques musulmans, mais aussi un lieu de retraite temporaire pour des personnages « civils ». Elle peut se trouver en ville ou en rase campagne, selon l'ordre qui y vit, et comporte généralement une ou plusieurs mosquée et des cellules. Elle peut également abriter une école et sert souvent de lieu funéraire pour son fondateur.

Zawiya 

Une zawiya, comme une khanqah, est un bâtiment abritant des sufis et un tombeau (celui du fondateur, en général). Elle diffère de la khanqah par sa taille, plus imposante, et le rôle d'enseignement qui lui est dévolu.

Architecture funéraire

Les musulmans sont normalement enterrés à même le sol, dans un linceul, sans cercueil ni tombe construite. Cependant, rapidement se sont développés plusieurs types d'architecture funéraires pour les hauts personnages et surtout pour les saints. Cette architecture est née dans l'est de l'aire islamisée, c'est-à-dire en Iran, où de nombreuses religions étaient pratiquées, qui traitaient leurs défunts de manière différentes, et où le Chiisme dominait. De par sa dimension martyriale, le Chiisme a favorisé l'apparition de mausolées, qui servent de lieu de prière et d'invocations de Saints, comme c'est par exemple le cas à Mashhad avec le tombeau de l'imam Reza. Les tombeaux de saints sont appelés imamzadeh
Deux formes émergent en particulier : le mausolée sous coupole et la tour funéraire, mais la typologie varie d'un lieu et d'une période à l'autre.

Complexes

Les complexes sont des regroupements de plusieurs bâtiments. On trouve généralement dans un complexe une mosquée et/ou une ou plusieurs madrasas, le tombeau du fondateur et de sa famille et des institutions à caractère charitable (soupes populaires, hospices) et/ou médical (maristan, asile, école de médecine). Un complexe est généralement administré en waqf, c'est à dire que les revenus de boutiques et de logements loués lui sont versés pour son fonctionnement. Ces boutiques et ces logements peuvent ou non se trouver dans le complexe lui même. Il arrive également que des ateliers d'artistes s'y trouvent, notamment pour les fondations sultaniennes.

Les Mamelouks ont construit nombre de complexes, cependant, les plus impressionnants sont dus aux Ottomans.

Architecture civile et palatiale

Les palais

Contrairement à leurs homologues occidentaux, les palais en terre d'Islam se présentent sous la formes de petites entités dispersées, souvent dans des jardins qui structurent l'espace. Plusieurs éléments se trouvent presque systématiquement dans les palais islamiques : la salle d'audience (Diwan, qui est aussi le nom du conseil des ministres), le harem, qui ne constitue pas un lieu réservé aux femmes, mais tout simplement les appartements privés de l'habitant, et enfin des pavillons de plaisance.

Les murs de l'Alhambra, à Grenade, enserrent plusieurs palais. De même, on en trouve un particulièrement célèbre à Istanbul, le Topkapi Saray et au Caire, il en subsiste également quelques uns d'époque mamelouke. Cependant, la plupart des palais anciens ont été détruits, par des conquérants désireux d'effacer les traces des dynasties précédentes, ou par le temps, quand ils étaient bâtis en matériaux périssables tels la brique crue et le bois.

Habitations
Maristan et structures médicales

Un maristan (ou bimaristan) est un hôpital. Presque toujours administré en waqf, il appartient souvent à un complexe, étant donné sa vocation charitable. En effet, un maristan se doit d'accueillir toute personne et de lui offrir des soins gratuits. Ce qui ne signifie pas, bien au contraire, que le personnel est sous-qualifié : certains des plus grands médecins y travaillaient. Ainsi, al-Razi, dont le traité sur la variole et la rougeole fut utilisé en occident comme en Orient jusqu'au XIXe siècle, travailla de nombreuses années à diriger le maristan de Bagdad au Xe siècle.

Les principales caractéristiques architecturales de telles structures sont un nombre important de pièces et une attention particulière donnée à l'eau, au travers de fontaines, bassin, canaux…

Des maristans étaient présents dans toutes les grandes villes, depuis Grenade jusqu'à Mashhad, et souvent couplés avec une école de médecine. Les asiles d'aliénés étaient également nombreux, tout comme les imarets (soupes populaires).

Le bâtiment le mieux conservé à l'heure actuelle est sans doute le maristan de Nur al-Din à Alep, et le plus remarquable, celui du complexe funéraire de Qala'un, malheureusement en mauvais état, mais dont les sculptures de stuc subsistantes prouvent la magnificence. Long de près de 70 mètres, il couvrait une surface immense, et s'organisait autour d'une cour à quatre iwans inégaux. Dans cette cour, une fontaine coulait dont partaient quatre canaux qui alimentaient certaines pièces.

Structures d'hygiène

Deux sortes de bâtiments contribuent à améliorer l'hygiène des villes : le sabil et le hammam.

· Un sabil est une fontaine publique, dont chacun peut puiser gratuitement l'eau. Généralement construite grâce aux dons des puissants, on en trouve beaucoup dans les villes. À partir de la fin de la période Mamelouke (règne de Qaytbay), le sabil est associé à un quttab, une école élémentaire, qui se situe généralement au dessus. 

· Les hammams sont des bains, organisés la plupart du temps sur le modèle des bains romains (salles froide, tiède et chaude). Ils prennent une place prépondérante dans le monde islamique, où la propreté du corps est considérée comme essentielle. 

Structures de commerce

Caravansérails 

Un caravansérail est un bâtiment qui accueille les marchands et les pèlerins le long des routes et dans les villes. Selon les endroits, le nom change : dans le monde iranien, il s'appellera plutôt khan alors qu'au Maghreb, c'est le mot funduq qui est le plus couramment employé. Un caravansérail est toujours fortifié, et comporte à la fois des écuries (ou des enclos) pour les montures et les bêtes de somme, des magasins pour les marchandises et des chambres pour les gens de passage. Il est fréquent que les magasins se trouvent au rez-de-chaussée et les chambres au premier étage.

Les wakala sont des édifices urbains où les marchands déposent et vendent leurs marchandises à des grossistes. L'un des plus importants est la wakala d'al-Ghuri, au Caire.

Marchés 

Dans les villes, les marchés sont des lieux importants. Ils prennent le nom de souk en arabe et de bazar en persan. Ils sont en général organisés par corporations. Les échoppes et les réserves se trouvent au rez-de-chaussée et le premier étage comprend les logements des marchands, et parfois leurs ateliers s'ils vendent leur propre production. Toutefois, les métiers dégageant des odeurs indésirables (tanneries) et présentant des risques d'incendies sont relégués aux extrémités du marché ou à l'extérieur de la ville. On trouve souvent dans les souks des logements à louer.
Etablissement scolaire Al-Kindi.

Programme « Culture de l’Islam » 6ème et seconde. 

Le 18 mai 2006.

