LMB : Programme de cercle d’étude niveau 1


Section :

Le Saint Coran

Module : Coran

Notre slogan : 
« Le Coran est notre constitution »
القرآن دستورنا
Objectifs du module Coran : 

- renforcer le lien entre le frère et le Coran

- extraire du Coran les solutions à notre quotidien

- mettre en pratique et vivre le Coran 

- extraire du Coran des leçons au niveau de la foi, de la pratique, de l’éthique, de la da’wa, de la vie en société 

- connaître les règles de base permettant de mieux comprendre le Coran (sciences du Coran)

Les références : 

- Ibn Kathir (Dar al fikr) 

- Commentaire jouz ‘amma et al houjourat de H. Amdouni (le Savoir)

- Tafsîr al Jalalayn (Dar al fikr)

- Commentaire de la fatiha, H. Ramadan (Tawhid)

- Les sciences du Coran de Asmaa Godin (al Qalam)

Leçon n°1 :
Le lien entre l’homme et son Créateur

Sourate 1 : AL-FATIHA (PROLOGUE ou OUVERTURE) : Versets 1-7
[image: image46.emf]
1. Au nom d'Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.

2. Louange à Allah, Seigneur de l'univers.

3. Le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux,

4. Maître du Jour de la rétribution.

5. C'est Toi [Seul] que nous adorons, et c'est Toi [Seul] dont nous implorons secours.

6. Guide-nous dans le droit chemin,

7. le chemin de ceux que Tu as comblés de faveurs, non pas de ceux qui ont encouru Ta colère, ni des égarés.

Présentation de la sourate : Al Fatiha

Nom : Cette sourate est nommée "Al-Fâtihah" de par son contenu. "Fâtihah" désigne le début d’un sujet, d’un livre ou de toute autre chose. En d’autres termes, sourate Al-Fâtihah s’apparente à une préface.

Versets : Cette sourate comporte 7 versets.

Période de révélation : C’est une des premières révélations au Prophète (paix sur lui). En réalité, nous apprenons par les Traditions authentiques qu’il s’agit de la première sourate complète révélée à Mohammad (paix sur lui). Précédemment, seuls quelques versets divers avaient été révélés, à savoir des parties des sourates Al-`Alaq, Al-Muzzamil, Al-Muddaththir, etc.

Thème : Cette sourate est en fait une prière qu’Allâh a enseignée à tous ceux qui souhaitent étudier Son Livre. La sourate a été placée au commencement du Livre pour apprendre au lecteur que celui qui souhaite sincèrement tirer profit du Coran doit offrir cette prière au Seigneur de l’univers.

Cette sourate est destinée à créer dans le cœur du lecteur un profond désir qui l’incitera à rechercher la guidance du Seigneur de l’univers, qui Seul peut l’accorder. Sourate Al-Fâtihah enseigne indirectement à l’homme que les meilleures choses pour lui sont de prier Dieu afin d’être guidé vers le droit chemin, d’étudier le Coran tel un chercheur de vérité et de reconnaître que le Seigneur de l’univers est la source de toute connaissance. Il convient donc de commencer l’étude du Coran par une prière pour sa propre guidance.

De ce fait, il apparaît clairement que cette sourate n’est pas seulement l’introduction d’un livre : c’est une prière et le Coran est sa réponse. Sourate Al-Fâtihah est la prière du serviteur et le Coran est la réponse du Maître à sa prière. Le serviteur prie Allâh de le guider et le Maître lui confie la totalité du Coran pour réponse à sa prière, comme pour dire : "Voici la guidance que tu m’as implorée."

Les points à relever :

a) Les devoirs du musulman envers son Seigneur : Allah (Exalté) aime qu’on le loue. Louange qui est le sommet du remerciement. 
b) Parmi les règles de l’invocation : débuter par la louange à Allah (Exalté).
c) L’islam est à la fois adoration (« c’est Toi que nous adorons ») et action (« c'est Toi [Seul] dont nous implorons secours »), tout comme ce verset met en exergue la pureté du monothéisme (Allah est notre seule divinité et notre seul soutien).
d) La recherche du droit chemin (ainsi que la volonté d’y rester : la persévérance).
e) L’importance de se remémorer le sort des nations passées afin de tirer profit de leurs erreurs (les Juifs qui n’ont pas agi par leur science, et les Chrétiens qui ont agi mais sans science).
Introduction aux sciences du Coran : Qu’est-ce-que les sciences du Coran ?
Définition : « Ce sont des sciences qui se composent de recherches liées au Coran concernant sa descente et son explication »
Cette science s’appelle également : « Ousoul At-Tafsir » 

Son sujet : c’est le Coran lui-même 
Son objectif : donner une connaissance profonde du Coran, tirer bénéfice des enseignements du Coran, faciliter la compréhension du Livre divin … 
Parmi les sciences qu’elle aborde : les causes de la révélation, le Coran mekkois et médinois, l’abrogé et l’abrogeant, les modes de révélation, le tafsîr (commentaire) du Coran, …
Leçon n°2 :

Le dépôt (Amanah) le plus important
Sourate 33 : AL-AHZAB (LES COALISÉS) : versets 70-73
[image: image1.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
70. Ô vous qui croyez ! Craignez Allah et parlez avec droiture.

71. afin qu'Il améliore vos actions et vous pardonne vos péchés. Quiconque obéit à Allah et à Son messager obtient certes une grande réussite.

72. Nous avions proposé aux cieux, à la terre et aux montagnes la responsabilité (de porter les charges de faire le bien et d'éviter le mal). Ils ont refusé de la porter et en ont eu peur, alors que l'homme s'en est chargé; car il est très injuste [envers lui-même] et très ignorant.

73. [Il en est ainsi] afin qu'Allah châtie les hypocrites, hommes et femmes, et les associateurs et les associatrices, et Allah accueille le repentir des croyants et des croyantes. Allah est Pardonneur et Miséricordieux.

Présentation de la sourate : Al Ahzab

Nom : La sourate tire son nom "Al-Ahzâb" du verset 20.

Période de Révélation : La sourate parle de trois événements importants qui sont : la Bataille de la Tranchée (ou Al-Ahzab : les Clans ou les Coalisés), qui eut lieu pendant le mois de Shawwâl, en l’an 5 après l’Hégire ; l’attaque contre les Banû Quraydhah, entreprise durant Dhul-Qi`dah, en l’an 5 après l’Hégire ; et le mariage du noble Prophète (paix sur lui) avec Zaynab, contracté le même mois de la même année. Ces événements historiques déterminent exactement la période de la révélation de cette sourate.

Sujet et thèmes

Telles étaient les questions qui préoccupaient le Prophète (paix sur lui) et les musulmans quand la sourate al-Ahzab fut révélée.

Les thèmes et le contexte démontrent que la sourate n’a pas été révélée en une seule fois. Elle consiste plutôt en une succession d’injonctions et de commandements, successivement révélés à mesure des événements. Les différentes parties se distinguent clairement :

- Du verset 60 jusqu’à la fin de la sourate, les versets réprimandent les hypocrites et d’autres pour les rumeurs qu’ils ont colportées contre l’Islam et les musulmans.
Les points à relever :

a) Exhortation à dire la bonne parole. 
b) Le dépôt de la gérance (al-khilafa) est le plus important des dépôts.
c) L’importance d’œuvrer pour obtenir la Satisfaction de Dieu Exalté et l’importance de se joindre au groupe des croyants qui oeuvrent dans le sentier de Dieu Exalté.
Introduction aux sciences du Coran : Le Coran

Définition littéraire : 

Le mot « Coran » vient du mot Arabe « al qirâ-a» القراءة . 

Son sens : le rassemblement ou la lecture. 
Dieu (Exalté) dit : « Son rassemblement (dans ton cœur et sa fixation dans ta mémoire) Nous incombent, ainsi que la façon de le réciter.  Quand donc Nous le récitons, suis sa récitation. » (Sourate Al Qiyâma, v17-18) : إنّ علينا جمعه وقرآنه. فإذا قرأناه فاتبع قرآنه 
Définition juridique :
« C’est  la parole d’Allah descendue sur le cœur de notre prophète Mohammad (p) et dont la lecture est adoration »  
Certains rajoutent à cette définition que le Coran a été révélé en langue Arabe, et qu’il fut transmis par un grand nombre de personnes à chaque génération (rendant ainsi le mensonge et la falsification impossibles) à l’oral comme à l’écrit. Il commence par la Fâtiha et se termine par la sourate An-Nas. 

Le Coran est inimitable et unique, protégé par Allah de la falsification humaine : « C’est Nous qui avons fait descendre le Rappel (le Coran) et c’est nous qui en sommes gardien (Sourate Al Hijr, v9) : إِنَّا نحن نزَّلنا الذِّكرَ و إِنَّا لَهُ لحَافِظُونَ 

Leçon n°3 :

L’importance d’assumer la responsabilité du dépôt

Sourate 8 : AL-ANFÂL (LE BUTIN) : versets 24-29
[image: image2.emf]
[image: image3.emf]
[image: image4.emf]
[image: image5.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
24. ô vous qui croyez ! Répondez à Allah et au Messager lorsqu'il vous appelle à ce qui vous donne la (vraie) vie, et sachez qu'Allah s'interpose entre l'homme et son cœur, et que c'est vers Lui que vous serez rassemblés.

25. Et craignez une calamité qui n'affligera pas exclusivement les injustes d'entre vous. Et sachez qu'Allah est dur en punition.

26. Et rappelez-vous quand vous étiez peu nombreux, opprimés sur terre, craignant de vous faire enlever par des gens. Il vous donna asile, vous renforça se Son secours et vous attribua de bonnes choses afin que vous soyez reconnaissants

27. ô vous qui croyez ! Ne trahissez pas Allah et le Messager. Ne trahissez pas sciemment la confiance qu'on a placée en vous ?

28. Et sachez que vos biens et vos enfants ne sont qu'une épreuve et qu'auprès d'Allah il y a une énorme récompense.

29. ô vous qui croyez ! Si vous craignez Allah, Il vous accordera la faculté de discerner (entre le bien et le mal), vous effacera vos méfaits et vous pardonnera. Et Allah est le Détenteur de l'énorme grâce.

Présentation de la sourate : Al-Anfâl

Nom : La sourate tient son nom Al-Anfâl (le butin) du premier verset.

Période de Révélation : Elle a été révélée en l’an 2 après l’Hégire, après la bataille de Badr, première bataille opposant l’islam à la mécréance. Dans la mesure où la sourate passe en revue de manière détaillée et complète la Bataille, elle a été, très probablement, révélée d’une seule traite au même moment. Mais il est aussi possible que quelques versets concernant les problèmes résultant de la Bataille aient pu être révélés plus tard et incorporés à leurs places appropriées pour former un tout. Quoiqu’il en soit, rien dans la sourate entière ne semble indiquer que différents discours raccommodés sont assemblés ensemble.

Sujets Traités :

C’est cette formidable Bataille qui est passée en revue dans cette sourate. Mais qu’il soit noté qu’à certains égards cet examen est assez différent des examens habituellement faits par les chefs de ce monde après une belle victoire. Au lieu de se réjouir de la victoire, la sourate met l’accent sur les faiblesses morales que cette expédition avait fait ressortir afin que les Musulmans essaient de se réformer au mieux.

La sourate souligne que la victoire était davantage due au secours d’Allah plutôt qu’à leurs bravoures afin que les Musulmans apprennent à Lui faire confiance et obéissent à Lui et à son Messager seulement. Elle énonce la leçon morale du conflit entre la Vérité et le Mensonge et explique les qualités qui conduisent au succès dans un conflit. Ensuite, la sourate s’adresse aux associateurs, aux hypocrites, aux Juifs et aux prisonniers de cette guerre d’une manière impressionnante pour qu’ils retiennent la leçon. Elle donne aussi des instructions en ce qui concerne les butins de la guerre. Elle dit aux Musulmans de ne pas les considérer comme leur droit mais comme une bonté d’Allah. Par conséquent, ils doivent accepter avec gratitude le partage qui leur est proposé et accéder volontiers à la part qui revient à la Cause d’Allah et aux nécessiteux.

Alors elle développe des instructions morales concernant les lois de paix et de guerre car elles devenaient absolument nécessaires étant donné la phase où le mouvement islamique s’engageait. Elle enjoint aux Musulmans de réfréner les habitudes du temps de « l’ignorance » qu’ils soient en paix ou en guerre et d’établir ainsi leur supériorité morale dans le monde. L’objectif était de prouver au monde la moralité que l’Islam avait injectée depuis le tout début dans la vie pratique. Elle affirme aussi certains articles de la Constitution islamique pour différencier le statut des Musulmans vivant dans les limites de Dar-ul-Islam (la demeure de l’Islam) de celui des Musulmans vivants en dehors de ces limites.

Les versets 1 à 41 traitent des problèmes du butin de guerre. Le Coran dit qu’en réalité il ne s’agit pas de butin de guerre mais de dons de Dieu et en fait la démonstration dans l’exemple de la victoire de Badr (et dans toutes les autres batailles également) qui est due au Secours de Dieu et non aux efforts des musulmans. Ce passage déclare aussi, dans le verset 40, que l’objectif des musulmans dans la guerre doit être l’élimination des obstacles s’opposant à l’établissement de l’islam et non pas de gagner un butin. De plus, le butin en tant que don de Dieu appartient à Dieu et à Son Prophète, qui sont les seuls à pouvoir le répartir. Une fois que les musulmans ont été préparés à accepter ces faits, les différentes parts du butin ont été allouées.

Les points à relever :

a) L’obéissance à Dieu (Exalté) et à Son Messager (paix sur lui) est la voie qui mène les croyants vers la force ici-bas et le bonheur dans l’au-delà. Cette obéissance sera source de vie pour le croyant : le sens de la vie ici est la foi, la nourriture du cœur, … ou encore que cette obéissance mènera à la vraie vie (le Paradis).
b) L’obligation de recommander le bien et d’interdire le mal (car la calamité atteindra les injustes et ceux qui n’interdisent pas l’injustice, v25)

c) Le dépôt de l’islam et du l’unicité de Dieu (at-tawhid) figure parmi les dépôts les plus importants. 

d) Assumer la responsabilité des dépôts est un signe de foi du musulman.

e) La crainte de Dieu (at-taqwa) constitue un refuge pour le croyant dans la vie d’ici-bas et dans l’au-delà. Tout comme elle est une lumière pour le croyant, lui permettant de dissocier le bien du mal. 
Introduction aux sciences du Coran : Comment le Coran fut révélé au Prophète Mohammad (paix sur lui) ?
Les modes de la révélation sont au nombre de trois : 
- Par songes véridiques et pieux :

Ainsi, notre Mère 'Âicha a dit : « L'Envoyé de Dieu a commencé à recevoir la révélation par songe.  Chaque fois qu'il faisait un songe, celui‑ci se réalisait comme la clarté du jour. » (Al Boukhârî).
- Le Très‑Haut (Exalté) s'adresse à lui directement derrière un voile : Comme lors du voyage nocturne et de l'ascension du Prophète (paix sur lui) vers Allah (Exalté). 

- Par l'intermédiaire de l'Ange Gabriel

· soit l'Ange se manifestait au Prophète (paix sur lui) selon son apparence réelle 
· soit l'Ange se manifestait au Prophète (paix sur lui) en prenant une apparence humaine. D'après 'Âicha lorsque Al Hârith Ibn Hichâm a posé la  question au Prophète (paix sur lui) : « Ô Prophète, comment reçois‑tu la révélation? »  Le Prophète (paix sur lui) dit : « Parfois elle me vient comme le retentissement d'une clochette, et c'est pour moi le plus pesant (car l’Ange lui vient sous son apparence originelle).  Quand cela prend fin, j'ai assimilé ce qui a été révélé.  Parfois l’Ange qui se présente à moi sous forme humaine, il me parle et je comprends ce qu'il me dit. »  (Al Boukhârî).
Remarque : le Coran dans son entièreté à été révélé par l’intermédiaire de l’Ange Gabriel. 

Leçon n°4 :

Dix recommandations
Sourate 17 : AL-ISRÂ (LE VOYAGE NOCTURNE) : versets 29-38
[image: image6.emf]
[image: image7.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
29. Ne porte pas ta main enchaînée à ton cou [par avarice], et ne l'étend pas non plus trop largement, sinon tu te trouveras blâmé et chagriné.

30. En vérité ton Seigneur étend Ses dons largement à qu'Il veut ou les accorde avec parcimonie. Il est, sur Ses serviteurs, Parfaitement Connaisseur et Clairvoyant

31. Et ne tuez pas vos enfants par crainte de pauvreté; c'est Nous qui attribuons leur subsistance; tout comme à vous. Les tuer, c'est vraiment, un énorme pêché.

32. Et n'approchez point la fornication. En vérité, c'est une turpitude et quel mauvais chemin !

33. Et; sauf en droit, ne tuez point la vie qu'Allah a rendu sacrée. Quiconque est tué injustement, alors Nous avons donné pouvoir à son proche [parent] . Que celui-ci ne commette pas d'excès dans le meurtre, car il est déjà assisté (par la loi).

34. Et n'approchez les biens de l'orphelin que de la façon la meilleure, jusqu'à ce qu'il atteigne sa majorité. Et remplissez l'engagement, car on sera interrogé au sujet des engagements

35. Et donnez la pleine mesure quand vous mesurez; et pesez avec une balance exacte. C'est mieux [pour vous] et le résultat en sera meilleur.

36. Et ne poursuis pas ce dont tu n'as aucune connaissance. L'ouïe, la vue et le cœur : sur tout cela, en vérité, on sera interrogé.

37. Et ne foule pas la terre avec orgueil : tu ne sauras jamais fendre la terre et tu ne pourras jamais atteindre la hauteur des montagnes !

38. Ce qui est mauvais en tout cela est détesté de ton Seigneur.

Présentation de la sourate : Banî Isrâ’îl

Nom : Cette sourate tire son nom (Bani Isrâ’îl) du verset 4 [1]. Cette appellation est seulement pour la différencier des autres sourates et non un titre descriptif. Cela ne signifie pas que le thème des enfants Israël en soit l’unique thème.

Période de Révélation : Le premier verset indique que cette sourate fut révélée à l’occasion du Mi`râj (ascension céleste).

D’après les traditions et les biographies du Prophète (paix sur lui) cet événement se déroula un an avant l’Hégire. Ainsi, cette sourate fait partie des sourates révélées pendant la dernière phase de la mission prophétique à la Mecque.

Arrière-Plan

Le Prophète (paix sur lui) avait propagé le Tawhîd pendant 12 ans et ses opposants faisaient tout ce qu’ils pouvaient pour faire échouer sa mission. Mais en dépit de leur opposition, l’Islam s’est répandu partout en Arabie et il n’y avait pas un clan qui ne fut influencé par son invitation (au Tawhid). A la Mecque même, les vrais croyants avaient formé une petite communauté et étaient prêts à affronter tous les dangers et faire en sorte que l’Islam soit une réussite. En plus, un très grand nombre des Aws et des Khazraj (2 tribus influentes de Médine) acceptèrent l’Islam.

Ainsi, le temps était venu pour le Prophète (paix sur lui) d’émigrer de la Mecque à Médine et rassembler tous les Musulmans (qui étaient éparpillés) pour établir un état basé sur les principes de l’Islam. Telle était la situation quand l’Ascension eut lieu, et à son retour le Saint Prophète apporta le message contenu dans cette sourate.

Les points à relever :

a) Incitation à suivre ces dix recommandations : Ne pas être avare, ne pas tuez ses enfants, ne pas approchez la fornication, ne pas tuer injustement, ne pas spolier les biens de l’orphelin, respecter ses engagements, interdiction de frauder, ne pas poursuivre ce dont nous n’avons aucune connaissance, préserver ses sens - de tous péchés -, ne pas être orgueilleux. 

b) Dépenser de manière modérée sans crainte la pauvreté. L’importance de la notion du juste milieu.
c) Nos membres seront témoins contre nous le Jour du Jugement. 
d) L’importance que donne l’Islam à la pureté et à la réforme de la société et cela à travers la mise en avant des droits de l’homme. 
Introduction aux sciences du Coran : Quels sont les thèmes essentiels du Coran et quel est le message du Coran aux hommes ?
Les thèmes essentiels du Coran sont :

1) Le Coran contient des descriptions d'éléments de la création afin de mettre en avant Le Créateur. Sont également détaillés les Noms et Attributs divins, nous permettant de mieux connaître le Seigneur de l’univers. 
2) Le Coran rappelle à l’être humain les récits des nations précédentes afin d’en tirer des leçons. 
3) Le Coran décrit l’au-delà, le jugement et la rétribution des actes, le Paradis et l’Enfer. 
4) Le Coran contient des règlements juridiques. 
5) Le Coran dialogue avec ceux qui ne croient pas en ses enseignements : les polythéistes, les juifs, les chrétiens et les hypocrites. 
Le message du Coran aux hommes peut être résumé en quatre points principaux : 
1) L'Existence et l'Unicité de Dieu. 
2) Les hommes : leur création, leur responsabilisation, leur rôle et leur épreuve sur terre. 
3) Les messagers de Dieu aux hommes : la transmission, le rappel, tracer le chemin à suivre. 
4) Le jugement des hommes. 

Leçon n°5 :

Les caractéristiques d’une foi véridique

Sourate 49 : AL-HUJURÂT (LES APPARTEMENTS) : versets 15-18
[image: image8.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
15. Les vrais croyants sont seulement ceux qui croient en Allah et en Son messager, qui par la suite ne doutent point et qui luttent avec leurs biens et leurs personnes dans le chemin d'Allah. Ceux-là sont les véridiques.

16. Dis : “Est-ce vous qui apprendrez à Allah votre religion, alors qu'Allah sait tout ce qui est dans les cieux et sur la terre ? ” Et Allah est Omniscient.

17. Ils te rappellent leur conversion à l'Islam comme si c'était une faveur de leur part. Dis : “ Ne me rappelez pas votre conversion à l'Islam comme une faveur. C'est tout au contraire une faveur dont Allah vous a comblés en vous dirigeant vers la foi, si toutefois vous êtes véridiques”.

18. Allah connaît l'Inconnaissable des cieux et de la terre et Allah est Clairvoyant sur ce que vous faites.

Présentation de la sourate :   Al-Hujurât (Les Appartements)

Nom : Cette sourate tire son nom du verset 4 dans lequel figure le mot hujurât (appartements).

Période de Révélation : Les traditions, tout comme le sujet traité dans la sourate, montrent que cette sourate est une compilation des commandements et d’instructions envoyés à diverses occasions, et rassemblés en raison de la pertinence du thème. De plus, les traditions indiquent que la plupart de ces commandements ont été envoyés durant la dernière phase de la vie du Prophète (paix  sur lui) à Médine. Par exemple, au verset 4, les commentateurs affirment qu’elle a été révélée à propos de Banû Tamîm. Leur délégation venait d’arriver à Médine et appelait le Prophète (paix sur lui) de l’extérieur des appartements de ses épouses, et selon les biographies du Prophète (paix sur lui) cette délégation s’était rendue à Médine en l’an 9 A.H. De même, de nombreux hadîths confirment que le verset 6 a été révélé à propos d’Al-Walîd Ibn `Uqbah que le Prophète (paix sur lui) avait envoyé collecter le zakât des Banû Al-Mustaliq, et Al-Walîd Ibn `Uqbah est connu pour s’être converti à l’Islam lors de la conquête de la Mecque.

Thèmes et Sujets Abordés

Cette sourate veut enseigner aux musulmans les bonnes manières qui doivent qualifier un vrai croyant. Les cinq premiers versets leur donnent les manières qu’ils devraient observer par rapport à Allâh et à Son Messager.

D’autre part, la sourate donne l’instruction qu’il n’est pas juste de croire à toutes les nouvelles que l’on reçoit et d’agir par rapport à elles sans mure réflexion. Si l’on reçoit une information sur une personne, un groupe ou une communauté, on se doit de vérifier avec attention les sources. Si les sources ne sont pas fiables, l’information doit être vérifiée et examinée pour s’assurer de son authenticité avant de décider de la marche à suivre.

Plus loin, la sourate indique quelle attitude les autres Musulmans doivent adopter dans le cas où deux groupes de musulmans entrent en conflit mutuel. Les musulmans sont exhortés à se protéger contre les maux qui corrompent la vie collective et gâtent les relations mutuelles. Se moquer, se railler les uns les autres, user de sobriquets les uns vis-à-vis des autres, créer la suspicion, interférer dans les affaires des autres et médire sont des maux qui sont non seulement des péchés en eux-mêmes mais aussi qui corrompent la société. Allâh a mentionné tous ces maux un à un et les a déclarés illicites.

Ensuite, la sourate s’attache à condamner les distinctions raciales et nationales qui causent la corruption universelle dans ce monde. Qu’est ce qui contribue aux injustices et à la tyrannie de ce monde ? La fierté que certains vouent à leur ascendance que ce soit la nation, la tribu ou la famille, leur manière de considérer les autres comme étant inférieurs, le fait de rabaisser les autres seulement pour asseoir leur supériorité. Dans un verset concis, Allâh a coupé à la racine ce mal en affirmant que tous les hommes sont des descendants d’un même couple et leur division en tribus et communautés est seulement dans le seul but de la reconnaissance, non pas pour la vantardise ni la fierté, et il n’y aucune base légale de la supériorité d’un homme sur un autre si ce n’est sur la base de l’excellence morale.

En conclusion, les hommes ont été prévenus que ce qui importe vraiment ce n’est pas la Profession de Foi mais de croire réellement en Allâh et en Son Messager, de leur obéir dans la vie pratique et d’impliquer sincèrement sa propre personne et sa richesse pour la cause d’Allâh. Les vrais croyants sont uniquement ceux qui adoptent cette attitude. Quant à ceux qui professent l’Islam seulement oralement et non du fond du cœur et ensuite se comportent comme s’ils avaient fait une faveur en acceptant l’islam, ils peuvent être comptabilisés comme des musulmans dans ce monde, ils peuvent même être traités comme des musulmans en société, mais ils ne peuvent pas être considérés comme des croyants aux yeux d’Allâh.

Les points à relever :

a) Les caractéristiques du vrai croyant : foi, sincérité, jihad – l’effort dans la voie de Dieu –, les actions vertueuses, la persévérance. 

b) Le danger de faire des œuvres par ostentation et l’importance de rechercher la guidance divine et de se rappeler que c’est Dieu qui nous a guidé.

Introduction aux sciences du Coran : Caractéristiques du Coran

1) Le Coran : le miracle éternel de l'Islam, 
C'est le miracle par excellence de l'Islam, qui traverse le temps et l'espace. Chaque prophète a reçu un miracle spécifique pour son peuple et adéquat à son époque. Par exemple, le peuple de Pharaon à l’époque de Moïse (paix sur lui) était spécialisé dans la magie, ils ont donc été défiés dans ce domaine.  Idem pour les Juifs au temps de Jésus (paix sur lui), spécialisés en médecine.

Concernant les Arabes, ils étaient les maîtres de l'éloquence, ils étaient très fort dans tout ce qui avait trait à la langue parlée, et la maniaient à la perfection. Ils faisaient des concours de poème et le meilleur était accroché à la Ka'ba.

Allah (Exalté) va les défier par la langue arabe, par l'intermédiaire d'un arabe illettré.

2) La forme et le contenu viennent d'Allah (Exalté). Son authenticité est prouvée (Dieu (exalté) le préserve, il fut transmis par un grand nombre de personnes à chaque génération, …)
3) Il est révélé de manière claire en langue arabe. Il faut donc le comprendre à la lumière des règles de la langue arabe. 
4) Il fut écrit en entier, du vivant du Prophète (paix sur lui).

5) On ne peut pas réciter le Coran par le sens, mais tel quel, sans modifier quoi que soit.

6) On ne peut toucher le Coran qu'en état de pureté (la grande ablution est obligatoire, la petite ablution est obligatoire également pour la majorité des savants) et ceci par respect envers le Coran, pour ressembler aux Anges, … (voir S56v77-79).

7) La lecture du Coran est une source de récompense (1 lettre = 10 hassanât, voir le hadîth rapporté par At-Tirmidhî «  … alif lam mîm n'est pas une lettre, mais alif est une lettre, lam … »).

8) On ne peut prier qu'en récitant du Coran.

9) Son discours est global : il interpelle tous les êtres humains. 
10) Son discours est logique (il correspond à la fitra (sa nature première) de l’être humain), homogène (pas de contradiction) et cohérent. 

11) Il défini les grands axes de la religion (les fondements)

12) Il est la première source de législation. 
Leçon n°6 :

La foi authentique

Sourate 8 : AL-ANFAL (LE BUTIN) : versets 1-4
[image: image9.emf]
[image: image10.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
1. Ils t'interrogent au sujet du butin. Dis : “Le butin est à Allah et à Son messager.” Craignez Allah, maintenez la concorde entre vous et obéissez à Allah et à Son messager, si vous êtes croyants.

2. Les vrais croyants sont ceux dont les cœurs frémissent quand on mentionne Allah. Et quand Ses versets leur sont récités, cela fait augmenter leur foi. Et ils placent leur confiance en leur Seigneur.

3. Ceux qui accomplissent la Salat et qui dépensent [dans le sentier d'Allah] de ce que Nous leur avons attribué.

4. Ceux-là sont, en toute vérité les croyants : à eux des degrés (élevés) auprès de leur Seigneur, ainsi qu'un pardon et une dotation généreuse.

Présentation de la sourate : Al-Anfâl 
Voir leçon n°3.
Points à relever :
 
a) La manière de se comporter face à nos défauts « se disputer au sujet du butin »
b) La foi augmente par toute action vertueuse et pure, qu’elle soit un acte cultuel, un jihad (l’effort dans la voie de Dieu), ou encore un acte à caractère social ou politique. 
c) L’adoration sincère implique de se conformer aux ordres de Dieu Exalté et de s’éloigner des choses blâmables.  
d) Concilier entre les frères est une obligation.
Introduction aux sciences du Coran : L’importance du Coran à l’époque du Messager (paix sur lui)

Le Prophète (paix sur lui) a transmis fidèlement le texte sacré à sa communauté. 

Le Coran était la base de leur éducation (l’interdiction d’écrire autre chose que le Coran dans un premier temps, le Coran est la balance des actes : tout acte essentiel y est cité, …)
Il leur en expliquait le sens et la manière de vivre selon ses préceptes. Le Prophète (paix sur lui) vivait le Coran : « Son comportement était le Coran » (Mouslim)
La méthode des compagnons pour son apprentissage : la compréhension puis la mémorisation puis l’application et le tout de manière graduelle. ‘Omar a dit : « Apprenez le Coran cinq versets par cinq versets, car Gabriel descendait avec le Coran au Prophète (p) cinq versets par cinq versets »
Leçon n°7 :

La voie de la réussite

Sourate 61 : AS-SAFF (LE RANG) : versets 10-14
[image: image11.emf]
[image: image12.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
10. ô vous qui avez cru ! Vous indiquerai-je un commerce qui vous sauvera d'un châtiment douloureux ?

11. Vous croyez en Allah et en Son messager et vous combattez avec vos biens et vos personnes dans le chemin d'Allah, et cela vous est bien meilleur, si vous saviez !

12. Il vous pardonnera vos péchés et vous fera entrer dans des Jardins sous lesquels coulent les ruisseaux, et dans des demeures agréables dans les jardins d'Eden ? Voilà l'énorme succès

13. et il vous accordera d'autres choses encore que vous aimez bien : un secours [venant] d'Allah et une victoire prochaine. Et annonce la bonne nouvelle aux croyants.

14. ô vous qui avez cru ! Soyez les alliés d'Allah, à l'instar de ce que Jésus fils de Marie a dit aux apôtres : “ Qui sont mes alliés (pour la cause) d'Allah ? ” - Les apôtres dirent : “Nous sommes les alliés d'Allah”. Un groupe des Enfants d'Israël crut, tandis qu'un groupe nia. Nous aidâmes donc ceux qui crurent contre leur ennemi, et ils triomphèrent.

 
Présentation de la sourate : As-Saff (Les Rangs)

Nom : La sourate tient son nom de la phrase « yuqatiluna fî sabîlihi saffan » (i.e. ceux qui combattent dans son chemin en rangs serrés) du verset 4. Cela indique donc que c’est une sourate où le mot « saff » est cité.

Période de Révélation : Elle ne peut pas être connue de par une « tradition » fiable, mais une étude de son contenu montre que cette sourate a été probablement envoyée pendant la période suivant de près la bataille d’Uhud, car en lisant entre les lignes, on peut percevoir une claire description des conditions qui prévalaient lors de cette période.

Thème et Contenu :
Le thème de cette sourate est d’exhorter les musulmans à adopter la sincérité dans la foi et à lutter en donnant leur vie pour la cause d’Allah. Elle est adressée aux musulmans qui ont une foi faible et également à ceux qui étaient sincères dans leur pratique. Quelques versets sont adressés à ces deux premiers groupes, quelques uns seulement aux hypocrites et d’autres seulement aux musulmans sincères. Le style en lui-même montre quand c’est adressé à un groupe ou à un autre.

Dès le début, les croyants sont avertis du fait que « Dire ce que vous ne faites pas est grandement haïssable auprès de Dieu ! Dieu aime, en vérité, ceux qui combattent dans son chemin en rangs serrés, comme s’ils formaient un édifice scellé avec du plomb. »

Points à relever :
 
a) Le sens du « commerce avec Dieu » et ses conditions.
b) Agir pour que la Parole de Dieu soit la plus haute passe par le fait de suivre la voie des vertueux :
-     par la parole
-         par l’action
-         par répondre à l’appel de Dieu en appliquant Ses Prescriptions. 
c) Dieu accorde toujours Son Soutien aux croyants.
Introduction aux sciences du Coran : Qu’est-ce qu’une sourate ?

La sourate, as-soûra السُّورَة (pl. as-souwar السُّوَر) signifie littéralement muraille ou rang. C’est la division du texte coranique en passages isolés du texte qui précède ou qui suit.

La sourate débute par al basmala (à l’exception de la sourate 9, At-Tawba) et se clôture par une conclusion. Les plus courtes sont composées de trois versets (S103, Al ‘Açr ; S108, Al Kawthar ; S110, An-Naçr) et la plus longue, Sourate 2 Al Baqara, est composée de 286 versets.

Toute sourate porte un nom, dérivant généralement d’un mot important ou distinctif du texte lui-même (exemples : Al Anfâl (S8), Al  Baqara (S2), …). Dans d’autres cas, le nom de la sourate provient d’un mot faisant partie du début de la sourate (exemples : Tâ Hâ (S20), Al Fourqân (S25), …). Le nom peut être également le nom du personnage principal de la sourate (exemples : Ibrâhîm (S14), Hoûd (S11), …). Ces noms ont été transmis au Prophète (paix sur lui) et il les a utilisés. Il s’agit de l’avis de la majorité des savants. 
Selon la majorité des savants l’ordre des sourates est d’origine divine. 
Leçon n°8 :

La guidance est une miséricorde de Dieu
Sourate 28 : AL-QASAS (LE RECIT) : versets 83-88
[image: image13.emf]
[image: image14.emf]
[image: image15.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
83. Cette Demeure dernière, Nous la réservons à ceux qui ne recherchent, ni à s'élever sur terre, ni à y semer ma corruption. Cependant, l'heureuse fin appartient aux pieux.

84. Quiconque viendra avec le bien, aura meilleur que cela encore; et quiconque viendra avec le mal, (qu'il sache que) ceux qui commettront des méfaits ne seront rétribués que selon ce qu'ils ont commis.

85. Celui qui t'a prescrit le Coran te ramènera certainement là où tu (souhaites) retourner. Dis : “Mon Seigneur connaît mieux celui qui a apporté la guidée et celui qui est dans un égarement évident.

86. Tu n'espérais nullement que le Livre te serait révélé. Ceci n'a été que par une miséricorde de ton Seigneur. Ne sois donc jamais un soutien pour les infidèles;

87. et que ceux-ci ne te détournent point des versets d'Allah une fois qu'on les a fait descendre vers toi. Appelle les gens vers ton Seigneur et ne sois point du nombre des Associateurs.

88. Et n'invoque nulle autre divinité avec Allah. Point de divinité à part Lui. Tout doit périr, sauf Son Visage . A Lui appartient le jugement; et vers Lui vous serez ramenés.

 
Présentation de la sourate : Al-Qasas (Les Récits)

Nom : La sourate tire son nom du verset 25 où apparaît le mot Al-Qasas (les récits). Du point de vue lexical, qasas signifie relater des événements selon leur succession. Ainsi, par sa signification également, ce mot constitue un titre convenable pour la sourate, dans la mesure où l’on y narre en détail l’histoire du Prophète Moïse.

Période de Révélation : Comme on l’a déjà dit dans l’introduction à la sourate An Naml, d’après Ibn `Abbâs et Jâbir Ibn Zayd, les sourates Ash-Shu`arâ’, An-Naml et Al-Qasas furent révélées les unes après les autres. Le style et le thème de ces trois sourates montrent également par leurs similitudes qu’elles relèvent approximativement de la même période de révélation. Une autre raison qui explique leur profonde ressemblance est que les différents épisodes de l’histoire du Prophète Moïse (Mûsâ) mentionnés dans ces sourates constituent, mis ensemble, une histoire complète. Dans la sourate Ash-Shu`arâ’, s’excusant de ne pouvoir accepter l’office de la mission prophétique, le Prophète Moïse dit : "Les gens de Pharaon ont un crime à me reprocher, aussi je crains qu’ils ne me tuent". Ensuite, lorsqu’il se présente devant Pharaon, ce dernier lui dit : "Ne t’a-t-on pas élevé comme un fils dans notre maison ? Tu as vécu quelques années parmi nous puis tu as fait ce que tu as fait". Il n’est dit rien d’autre alors, mais dans cette sourate, les autres détails sont donnés. De la même façon, dans la sourate An-Naml le récit commence de manière abrupte au moment où le Prophète Moïse, voyageant avec sa famille, vit soudain un feu qui brûlait au loin. Dans cette dernière sourate rien n’est précisé quant à la nature de son voyage, sa destination et sa provenance, mais la présente sourate fournit tous les détails nécessaires. Ainsi, les trois sourates lues à la suite forment le récit complet de l’histoire du prophète Moïse, paix sur lui.

Sujet et thèmes :
Le thème principal de la sourate est la réfutation des doutes et objections concernant la mission prophétique du Saint Prophète, paix et bénédiction de Dieu sur lui, et d’invalider les prétextes avancés pour ne pas le croire. 

Points à relever :
 
a) Le fait de rechercher la Satisfaction de Dieu et la recherche de la récompense de l’au-delà est une fin pour le musulman et un message à transmettre ici-bas. 
b) La guidance est une miséricorde de Dieu. Elle mérite la louange et le remerciement de la part du serviteur de Dieu.
c) Celui qui fait une bonne action verra sa récompense décuplée. 

d) Être sincère dans notre foi en l’unicité de Dieu.
Introduction aux sciences du Coran : Qu’est-ce qu’un verset ?

On ne dit pas « phrase » en parlant du Coran mais « verset », Âyah (pl. Âyât)  آيَةٌ / آيَاتٌ ; les numéros des versets se mettent à la fin de ceux‑ci; l'ensemble des versets composent des sourates. 

Le mot âyah signifie en réalité « signe », « miracle », « indice ». Il s’agit de la plus petite division du texte coranique. Ce terme à été utilisé par le Prophète (paix sur lui) dans le hadîth rapporté par At-Tirmidhî dans lequel il dit que la sourate Al Moulk est composée de 30 versets (âyât).

Le plus long verset est le verset de la dette (ad-dayn) qui comporte 128 mots (S2v282). Les versets les plus courts sont les versets 1 des sourates 89 (Al Fajr) et 93 (Ad-Douhâ).

Le Coran comporte 6236 versets. 

L’ordre et l’agencement des versets est d’origine divine.
Leçon n°9 :

La persévérance à suivre le droit chemin

Sourate 3 : AL-IMRAN (LA FAMILLE D'IMRAN) : versets 139-148
[image: image16.emf]
[image: image17.emf]
[image: image18.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
139. Ne vous laissez pas battre, ne vous affligez pas alors que vous êtes les supérieurs, si vous êtes de vrais croyants.

140. Si une blessure vous atteint, pareille blessure atteint aussi l'ennemi. Ainsi faisons-Nous alterner les jours (bons et mauvais) parmi les gens, afin qu'Allah reconnaisse ceux qui ont cru, et qu'Il choisisse parmi vous des martyrs - et Allah n'aime pas les injustes.

141. et afin qu'Allah purifie ceux qui ont cru, et anéantisse les mécréants.

142. Comptez-vous entrer au Paradis sans qu'Allah ne distingue parmi vous ceux qui luttent et qui sont endurants ?

143. Bien sûr, vous souhaitiez la mort avant de la rencontrer. Or vous l'avez vue, certes, tandis que vous regardiez !

144. Muhammad n'est qu'un messager - des messagers avant lui sont passés - S'il mourait, donc, ou s'il était tué, retourneriez-vous sur vos talons ? Quiconque retourne sur ses talons ne nuira en rien à Allah; et Allah récompensera bientôt les reconnaissants.

145. Personne ne peut mourir que par la permission d'Allah, et au moment prédéterminé. Quiconque veut la récompense d'ici-bas, Nous lui en donnons. Quiconque veut la récompense de l'au-delà, Nous lui en donnons et Nous récompenserons bientôt les reconnaissants.

146. Combien de prophètes ont combattu, en compagnie de beaucoup de disciples, ceux-ci ne fléchirent pas à cause de ce qui les atteignit dans le sentier d'Allah. Ils ne faiblirent pas et ils ne cédèrent point. Et Allah aime les endurants.

147. Et ils n'eurent que cette parole : “Seigneur, pardonne-nous nos péchés ainsi que nos excès dans nos comportements, affermis nos pas et donne-nous la victoire sur les gens mécréants”.

148. Allah, donc, leur donna la récompense d'ici-bas, ainsi que la belle récompense de l'au-delà. Et Allah aime les gens bienfaisants.

Présentation de la sourate : Âl `Imrân

Nom : Le nom de cette sourate (Âl `Imrân i.e. La Famille d’Imrân) est tiré du verset 33. Comme les noms de beaucoup d’autres sourates, celui-ci permet de la distinguer des autres sourates, mais ne désigne pas le thème principal de cette sourate.

La période de la révélation : Cette sourate se décompose en 4 parties. La première (versets 1 à 32) a probablement été révélée peu après la bataille de Badr. La deuxième (versets 33 à 63) a été révélée en l’an 9 A.H. à l’occasion de la visite de la délégation des chrétiens de Najrân. La troisième (versets 64 à 120) semble avoir été révélée juste après la première partie. La quatrième (versets 121 à 200) a été révélée après la bataille de Uhud.
Thème :
Ces récits, bien que révélés à différentes périodes et à différentes occasions, sont liés de par leur but, leur objet et leur thème central : ils forment un tout. Cette sourate s’adresse à deux groupes en particulier : les gens du Livre (les juifs et les chrétiens) et les disciples de Mohammad (paix sur lui).

Le message s’étend aux juifs et aux chrétiens. Il fait suite à l’invitation qui leur a été faite dans sourate Al-Baqarah où ils ont été mis en garde contre leurs croyances erronées et leur mauvaise morale, et ont été invités à accepter, comme remède, la vérité du Coran. On leur a indiqué que Mohammad (paix sur lui) — enseigne la même droiture que leurs propres Prophètes ; qu’il s’agissait du droit chemin, de la voie d’Allâh. Par conséquent, toute déviation de cette voie serait fausse selon leurs propres Écritures.

Le deuxième groupe, les musulmans, déclarés meilleure des communautés dans sourate Al-Baqarah, désignés comme porte-flambeau de la vérité et chargés de la responsabilité de réformer le monde, ont reçu des instructions supplémentaires dans la continuité de la sourate précédente. Les musulmans ont été invités à tirer une leçon de la déchéance morale et religieuse des communautés précédentes et à ne pas marcher sur leurs pas. Ils ont également reçu des instructions à propos du travail de réforme qu’ils devaient accomplir. En outre, on leur a enseigné comment traiter les gens du Livre et les hypocrites qui obstruaient de diverses manières la voie de Dieu.

Points à relever :

a) L’épreuve est une loi divine incontournable.

b) Rappeler l’évènement de la mort du Prophète (paix sur lui), principalement la réplique d’Abou Bakr Seddiq à Omar Ibn Al-Khattab (que Dieu les agrée). Le fait qu’aucun malheur ne peut détourner le prédicateur de sa mission de prédication (même pas la mort du Messager (paix sur lui).
c) Le fait de revenir sur ses pas et de quitter le chemin de la da’wa ne fait pas partie des caractéristiques du croyant. Il n’est permis à personne de ne pas s’acquitter de son devoir de prédication, même si cela peut nuire à sa propre personne. 

d) L’invocation est l’arme du croyant.
Introduction aux sciences du Coran : La différence entre le Coran et le hadîth saint (al qoudousi)
Le hadîth saint : C'est une parole sainte par laquelle Allah (Exalté) parle par la bouche du Prophète (paix sur lui), car celui‑ci est la seule personne capable de traduire cette parole et de nous la transmettre en langage humain 

	Les différences entre …

	Le Coran
	Le hadîth saint

	Le sens et le texte viennent d’Allah

Il est rapporté par tawatour 

Sa lecture est adoration et on prie avec

Il est préservé par Allah dans sa totalité

Il est un défi pour les hommes

Il ne peut être rapporté par le sens

On le relie à Allah uniquement 


	Le sens vient d’Allah et le texte vient du Prophète

Il est en majorité rapporté par voie unique

Sa lecture est récompensée 

Il est préservé par Allah dans sa globalité

Il n’est pas un défi

On peut le rapporter par le sens

On peut le relier à Allah ou au Prophète 


Leçon n°10 :

L’établissement de la religion 

en appliquant les ordres de Dieu et en évitant les choses blâmables
Sourate 42 : ACH-CHOÛRÂ (LA CONSULTATION) : versets 13
[image: image19.emf]
[image: image20.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
13. Il vous a légiféré en matière de religion, ce qu'Il avait enjoint à Noé, ce que Nous t'avons révélé, ainsi que ce que Nous avons enjoint à Abraham, à Moïse et à Jésus : “établissez la religion; et n'en faites pas un sujet de division”. Ce à quoi tu appelles les associateurs leur parait énorme. Allah élit et rapproche de Lui qui Il veut et guide vers Lui celui qui se repent.

Présentation de la sourate : Ash-Shûrâ (La Consultation)

Nom : Il provient de la phrase "wa amruhum shûrâ baynahum" du verset 38, impliquant ainsi qu’il s’agit d’une sourate où le mot shûrâ apparaît.

Période de Révélation : Bien que ce ne soit connu d’aucune tradition authentique, on ressent tout de même après étude que cette sourate a vraisemblablement été révélée après Ha Mîm As Sajdah car, d’une certaine façon, elle semble lui être complémentaire. Cela devient d’autant plus évident à toute personne qui étudie soigneusement dans un premier temps Ha Mîm As Sajdah puis sourate Ash-Shûrâ dans un second temps. On voit dans cette sourate que les chefs Quraish ont été desservis par leur opposition sourde et aveugle, si bien que toute personne dotée d’un minimum de moralité et de noblesse dans la Mecque et dans sa région devait se rendre compte de l’aspect déraisonnable de l’opposition des chefs envers Mohammad (paix sur lui). Par opposition, on se rendait compte à quel point toutes les paroles de Mohammad (paix sur lui) étaient sérieuses, à quel point sa position était rationnelle, son caractère et sa conduite nobles. Immédiatement après cet avertissement, cette sourate a donnée toute l’attention qui revient à l’enseignement et l’instruction. Elle a appuyé la véridicité et la pureté du message du Prophète (paix sur lui) à tel point que quiconque ayant le moindre amour pour la vérité et quiconque n’ayant pas été aveuglé par l’ignorance ne pouvait s’empêcher d’être influencé par elle.
Points à relever :

a) L’établissement de la religion est une directive de Dieu envers tous Ses prophètes (la religion auprès de Dieu est unique, tous les Messagers sont venus avec l’Islam).
b) L’établissement de la religion demande de l’entraide et implique de ne pas être négligent

c) L’établissement de la religion : 



- certains le font par excès



- certains le font de manière partielle et incomplète



- d’autres, et c’est ce qui est demandé, le font de manière équilibré et progressive.
d) L’interdiction de diviser la communauté (la différence entre la division et la divergence).

Introduction aux sciences du Coran : La descente du Coran
D’après Ibn 'Abbâs le Coran est descendu en trois étapes :
- La première d’Allah (Exalté) vers la Tablette Protégée (Al lawh al mahfoûzاللَّوْح الْمَحْفُوظ),

- La deuxième de la Tablette Protégée au ciel le plus bas (à la demeure de la dignité, bayt al ‘izza بَيْت الْعِزَّة) en un seul bloc, durant la nuit du mérite,

- La troisième des cieux à la terre par fragments durant les vingt-trois années de la prophétie de Mohammad (paix sur lui), et pour la première fois durant la nuit du mérite, par l’intermédiaire de Jibrîl.          

Selon Ibn Hajar il s’agit de l’avis de la majorité des savants.
Leçon n°11 :

Le croyant est porteur d’un message

Sourate 36 : YA-SIN : versets 13-27
[image: image21.emf]
Au nom d'Allah le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux

13. Donne-leur comme exemple les habitants de la cité, quand lui vinrent les envoyés. .

14. Quand Nous leur envoyâmes deux [envoyés] et qu'ils les traitèrent de menteurs. Nous [les] renforçâmes alors par un troisième et ils dirent : “Vraiment, nous sommes envoyés à vous”.

15. Mais ils [les gens] dirent : “Vous n'êtes que des hommes comme nous. Le Tout Miséricordieux n'a rien fait descendre et vous ne faites que mentir”.

16. Ils [les messagers] dirent : “Notre Seigneur sait qu'en vérité nous sommes envoyés à vous.

17. et il ne nous incombe que de transmettre clairement (notre message).”

18. Ils dirent : “Nous voyons en vous un mauvais présage. Si vous ne cessez pas, nous vous lapiderons et un douloureux châtiment de notre part vous touchera”.

19. Ils dirent : “Votre mauvais présage est avec vous-mêmes”. Est-ce que (c'est ainsi que vous agissez) quand on vous [le] rappelle ? Mais vous êtes des gens outranciers ! ”.

20. Et du bout de la ville, un homme vint en toute hâte et il dit : “Ô mon peuple, suivez les messagers :

21. suivez ceux qui ne vous demandent aucun salaire et qui sont sur la bonne voie.

22. et qu'aurais-je à ne pas adorer Celui qui m'a crée ? Et c'est vers Lui que vous serez ramenés.

23. Prendrais-je en dehors de Lui des divinités ? Si le Tout Miséricordieux me veut du mal, leur intercession ne me servira à rien et ils ne me sauveront pas.
24. Je serais alors dans un égarement évident.

25. [Mais] je crois en votre Seigneur. Ecoutez-moi donc”.

26. Alors il [lui] fut dit : “Entre au Paradis”. Il dit : “Ah si seulement mon peuple savait !

27. ... en raison de quoi mon Seigneur m'a pardonné et mis au nombre des honorés”.

Présentation de la sourate : Ya-Sin

Nom : Cette sourate tire son nom des deux lettres de l’alphabet par lesquelles elle débute.

Période de Révélation : Une étude du style montre qu’elle a été révélée à la fin de la phase intermédiaire de la période mecquoise ou vers la fin du séjour du Prophète (paix sur lui) à la Mecque.

Thème :
L’objet de la sourate est d’avertir les Quraysh sur les conséquences de leur mécréance, de leur résistance, de leur opposition, de leur tyrannie, de leur raillerie et de leur moquerie concernant la Mission prophétique de Mohammad (paix sur lui). Cet aspect est dominant et visible, bien qu’à plusieurs reprises, avec les avertissements, il y ait également des arguments pour une juste compréhension (du message) par les gens. Des arguments ont été donnés pour trois choses :

- L’unicité d’Allâh : des signes tirés de l’univers et du bon sens. 

- L’au-delà : des signes tirés de l’univers, du bon sens et de l’existence même de l’homme. 

- La mission prophétique du Prophète Muhammad - paix et bénédictions de Dieu sur lui - du fait qu’il faisait face à toutes sortes de difficultés dans les prêches du message alors qu’il ne visait aucun intérêt personnel et que son message était somme toute rationnel et logique et dont l’acceptation servait leur propre intérêt. 

En vertu de ces arguments, les thèmes appelant la réprobation et les avertissements ont été développés à plusieurs reprises et avec force, afin que les coeurs soient bouleversés et si bien que ceux qui ont encore une quelconque capacité à accepter la vérité en soient touchés.

Les Imâms Ahmad, Abû Dâwûd, An-Nasâ’î, Ibn Mâjah et At-Tabarânî rapportent : selon Ma`qil Ibn Yasâr que le Prophète (paix sur lui) a dit : "Sourate Yâ Sîn est le cœur du Coran." Ceci est comparable à l’appellation de la sourate Al-Fâtihah de "mère du Coran" (c’est-à-dire l’essence ou le centre du Coran), car elle contient la somme et la substance de l’enseignement de tout le Coran. La sourate Yâ Sîn a été appelée le cœur palpitant du Coran parce qu’elle présente le message du Coran de la manière la plus puissante, casse l’inertie et pousse l’esprit de l’homme à fonctionner.

De nouveau, les Imâms Ahmad, Abû Dâwûd et Ibn Mâjah rapportent du même Ma`qil Ibn Yasâr que le Prophète (paix sur lui) a dit : "Récitez la sourate Yâ Sîn aux mourants parmi vous." Le but n’est pas seulement de ranimer et régénérer tout le crédo Islamique dans l’esprit de la personne mourante, mais de projeter devant lui une image complète de l’Au-Delà pour qu’il sache quelles étapes il devra passer après l’étape de la vie ici-bas. Et pour cela, il serait souhaitable qu’avec la récitation de la sourate Yâ Sîn, sa traduction soit aussi faite à la personne qui ne comprend pas l’arabe pour qu’elle en tire également profit et pour que le but de l’exhortation soit atteint.

Points à relever :
a) Les prédicateurs ont un rôle semblable à celui des prophètes qui est : la transmission du message.

b) Les prédicateurs constituent la relève des prophètes.

c) Mourir dans la voie de Dieu constitue un chemin qui mène vers le paradis.

d) La nature originelle – fitra – de l’être humain est d’être croyant.

e) La transmission du message est un chemin qui mène vers le pardon et qui peut donner accès au paradis.

Introduction aux sciences du Coran : La sagesse de la descente fragmentée

Pourquoi le Coran n’a t’il pas été révélé en une fois au Prophète (paix sur lui) ?

1) Il fallait établir une interaction entre la révélation et la personne du Prophète (paix sur lui), pour qu'il y ait une complicité réciproque.

2) Afin de raffermir le cœur du Prophète (paix sur lui) et des Compagnons.

3) Afin de rendre plus aisée la mémorisation des versets. 

4) Afin de faciliter l’éducation des premiers musulmans et la mise en application des prescriptions. Il fallait introduire graduellement les lois ainsi que la foi en un Dieu Unique dans le cœur des croyants. 

5) Pour répondre à un besoin précis ou trancher un problème concret. Par exemple les différents versets dans lesquels Allah (Exalté) répond aux interrogations posées au Prophète (paix sur lui).

6) Cette descente fragmentée est une preuve supplémentaire sur la véracité du Saint Coran et de son origine divine. La descente a duré +/- 23 années et nous constatons que malgré la diversité du temps et des lieux, le Coran a toujours gardé la même force au niveau de son style. Il y a une absence totale de contradictions dans ce récit et les lois légiférées. 

7) Pour rappeler aux gens qu’ils sont sur le mauvais chemin ; si le Coran avait été descendu en une fois, les gens ne se seraient pas imprégnés de ses conseils.

Leçon n°12 :

Les 4 conditions de la réussite

Sourate 103 : AL-ASR (LE TEMPS) : versets 1-3
[image: image22.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
1. Par le Temps !

2. L'homme est certes, en perdition,

3. sauf ceux qui croient et accomplissent les bonnes oeuvres, s'enjoignent mutuellement la vérité et s'enjoignent mutuellement l'endurance.

Présentation de la sourate : Al-`Asr (Le Temps)

Nom : La sourate tire son nom du mot « Al-`Asr » qui apparaît dans le premier verset.

Période de Révélation : Bien que Mujâhid, Qatâdah et Muqâtil la considèrent comme médinoise, la majorité des commentateurs sont d’avis qu’elle est mecquoise. De plus, son thème montre qu’elle fut révélée à la toute première phase de l’époque mecquoise où le Message de l’Islam était exposé avec des versets courts mais ô combien impressionnants et imposants, si bien que l’auditoire ne peut jamais les oublier quand bien même il essaierait. Ses mots sont automatiquement gravés dans la mémoire.

Thème et sujets abordés :
Cette sourate est un modèle de concision et de richesse. Un univers de sens, qui serait trop vaste pour être totalement rendu dans un livre entier, a été saisi par les mots peu nombreux de cette sourate. Cette sourate indique, de façon claire et simple, le chemin du vrai succès que doit emprunter l’homme et, d’un autre coté, le chemin de la destruction et la perte.

L’Imâm Ash-Shâfi`î affirma, d’une façon très juste, que si les gens méditaient sur cette sourate comme il se doit, elle suffirait à elle seule pour leur guidance. L’importance de cette sourate aux yeux des compagnons peut être évaluée à la lumière d’une tradition transmisse par le Compagnon `Abdullah Ibn Hisn Ad-Dârimî, Abû Madinah, selon laquelle, chaque fois que deux compagnons se rencontraient, ils ne se séparaient pas avant de se réciter mutuellement sourate Al-`Asr (At-Tabarânî).

Points à relever :
a) Les 4 conditions de la réussite :



- La foi



- Les bonnes œuvres 



- S’enjoindre mutuellement la vérité (à noter que al Haqq est un des noms de Dieu)


- S’enjoindre mutuellement l’endurance

b) La foi n’est complète que si elle est accompagnée par des bonnes œuvres. 

c) L’appel à l’islam – da’wah – demande de l’endurance.

Introduction aux sciences du Coran : La première révélation

Il s’agit des cinq premiers versets de la sourate 96, Al ‘Alaq.
La référence est le hadîth du début de la révélation rapporté par notre mère ‘Âicha, où elle rapporte que le Messager (paix sur lui) se retirait dans la grotte de Hira jusqu’à ce que lui vint l’ange Jibrîl (Al Boukhârî et Mouslim). Cet avis est considéré par l’imâm Ibn Hajar comme étant celui de la majorité absolue des savants. 
Quelques-unes des premières sourates révélées : Ibn ‘Abbâs donne cet ordre : après la sourate 96, Al Mouddathtthir 74, Al Qalâm 68, Al Mouzzammil 73, Al Masad 111, At-Takwîr 81, Al A’lâ 87, Al-Layl 92, Al Fajr 89, Ad-Douhâ 93, …

Leçon n°13 :

Le « commerce » avec Dieu Exalté

Sourate 9 : AT-TAWBAH (LE DÉSAVEU ou LE REPENTIR) : verset 111

[image: image23.emf]
111. Certes, Allah a acheté des croyants, leurs personnes et leurs biens en échange du Paradis. Ils combattent dans le sentier d'Allah : ils tuent, et ils se font tuer. C'est une promesse authentique qu'Il a prise sur Lui-même dans la Thora, l'évangile et le Coran. Et qui est plus fidèle qu'Allah à son engagement ? Réjouissez-vous donc de l'échange que vous avez fait : Et c'est là le très grand succès.

Présentation de la sourate : at-Tawbah

Nom :
Cette sourate est connue sous deux noms : At- Tawbah et Al-Barâ’ah. Elle est nommée At-Tawbah parce qu’elle énonce la nature de tawbah (le repentir) et mentionne les conditions de son acceptation (versets 102. 118). La seconde appellation Al-Barâ’ah (la Sortie) est tirée du premier mot de la sourate.

Pourquoi l’omission de Bismillah ?

C’est la seule sourate du Coran qui ne commence pas par Bismillah (Au Nom de Dieu). Bien que les commentateurs aient donné différentes raisons à cela, la plus correcte a été donnée par l’Imam Ar-Râzî : à savoir, c’est parce que le Saint Prophète, paix et bénédiction de Dieu sur lui, lui-même ne l’a pas dicté dans le commencement de la sourate. Ainsi les Compagnons ne l’ont pas mentionné et leurs successeurs les ont suivis. C’est une nouvelle preuve du soin extrême pris pour garder le Coran intact sous sa forme complète et originale.

Sections & Période de Révélation :
Cette sourate comporte trois sections.

La première partie (vv. 1-37), a été révélée en l’an 9 après l’Hégire à Dhu’l-Qi`dah ou non loin. Etant donné l’importance du sujet, cette déclaration se devait d’être faire à l’occasion du Hadj, le Saint Prophète (paix sur lui) expédia Alî pour suivre Abû Bakr, qui était déjà parti pour la Mecque à la tête des Pèlerins à la Ka`bah. Il chargea Alî de livrer le discours avant les représentants des différents clans de l’Arabie afin de les informer de la nouvelle politique à adopter envers les associateurs. 

La deuxième (vv., 38-72) a été révélée en l’an 9 après l’Hégire durant le mois de Rajab ou un peu avant, quand le Prophète (paix sur lui), était occupé dans les préparatifs pour la Campagne de Tabûk. Ce passage poussait les Croyants à être actifs dans le jihad et réprimandait sévèrement les réticents pour leur attachement à leur richesse et pour leur hésitation à sacrifier leurs vies dans la voie d’Allâh à cause de leur hypocrisie, de leur faible foi ou de leur négligence. 

La troisième partie (vv. 73-129) a été révélée au retour de la Campagne de Tabûk. Il y a quelques passages dans cette partie qui ont été révélées à différentes occasions pendant la même période et que le Prophète (paix sur lui), a ensuite consolidé dans la sourate conformément à l’inspiration d’Allâh. Mais cela n’a en rien altéré la continuité parce qu’il est question du même sujet et de la même série d’événements. Ce discours avertit les hypocrites de leurs mauvais actes et réprimande les Croyants qui étaient restés en arrière dans la Campagne de Tabûk. Alors après les avoir réprimandés, Allâh pardonne à ces vrais Croyants qui n’avaient pas pris part au Jihad sur la Voie d’Allâh pour une raison ou pour une autre. Chronologiquement, le premier discours aurait dû venir en dernier ; mais étant le plus important de trois en ce qui concerne son thème, il a été placé en premier dans l’ordre de compilation. 

Points à relever :
a) Le sacrifice des croyants par leurs personnes et par leurs biens constitue les points essentiels du « commerce » avec Dieu.

b) Les devoirs des croyants envers leur Créateur.

c) Le lien entre les diverses révélations (la Torah, l’Evangile, le Coran)

d) L’annonce de la bonne nouvelle de la part de Dieu pour celui « commerce » avec Dieu Exalté.

Introduction aux sciences du Coran : La dernière révélation

Les savants ont divergés concernant le dernier verset révélé. La raison en est que nous sommes ici, en présence d'avis de Compagnons, de récits, et pas de ahâdîth du Prophète (paix sur lui) comme l’explique les spécialistes des sciences du Coran.
L’avis le plus correct est le suivant : 

· Le verset de l’usure (S2v278). Ceux qui soutiennent cet avis se réfèrent à ce qu'a rapporté Al Boukhârî d'après Ibn 'Abbas et Al Bayhaqî d'après Ibn 'Omar.

· Le verset du retour vers Allah (S2v281). Cet avis est rapporté par An‑Nasâ-î  et Ibn Abî Hâtim d'après Abdallah Ibn 'Abbâs qui dit que neuf jours après la révélation de ce verset le Prophète (paix sur lui) mourut.

· Le verset de la dette (S2v282). Argumentation : l’information rapportée par Ibn Jarîr d'après Sa'îd Ibn Al Mousayyib

L'imâm As‑Souyoûti a regroupé ces trois avis en un seul.  Il apparaît que les trois versets précités ont été révélés en une seule fois comme pour leur ordonnancement dans le Coran car ils viennent d'un seul contexte 
Leçon n°14 :

Rechercher avec ardeur la crainte de Dieu

Sourate 3 : AL-IMRAN (LA FAMILLE D'IMRAN) : versets 102-105
[image: image24.emf]
[image: image25.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
102. ô les croyants ! Craignez Allah comme Il doit être craint. Et ne mourez qu'en pleine soumission.

103. Et cramponnez-vous tous ensemble au “Habl” (câble) d'Allah et ne soyez pas divisés; et rappelez-vous le bienfait d'Allah sur vous : lorsque vous étiez ennemis, c'est Lui qui réconcilia vos cœurs. Puis, pas Son bienfait, vous êtes devenus frères. Et alors que vous étiez au bord d'un abîme de Feu, c'est Lui qui vous en a sauvés. Ainsi, Allah vous montre Ses signes afin que vous soyez bien guidés.

104. Que soit issue de vous une communauté qui appelle au bien, ordonne le convenable, et interdit le blâmable. Car ce seront eux qui réussiront.

105. Et ne soyez pas comme ceux qui se sont divisés et se sont mis à disputer, après que les preuves leur furent venues, et ceux-là auront un énorme châtiment.

Présentation de la sourate : Âl `Imrân

Voir leçon n°9.

Points à relever :
a) La crainte de Dieu – at-taqwa – est un terme qui englobe le fait d’appliquer les ordres de Dieu et de s’abstenir de Ses interdits.

b) La crainte commence par le savoir qui s’ancre profondément dans le cœur au point de sentir la proximité avec Dieu.

c) L’attachement autour de la corde de Dieu signifie l’union autour de Son Livre et le renforcement des liens de fraternité. L’interdiction de la division.
d) Mourir dans la voie de Dieu ne se réalisera pas sans la recherche de la crainte et de l’union.

e) L’obligation d’appeler au bien et d’interdire le mal.

Introduction aux sciences du Coran : Le Coran Mecquois et le Coran Médinois

La connaissance des révélations mecquoises et médinoises est une des branches importantes des sciences du Coran. Cette connaissance n’a pas seulement un intérêt historique, mais elle est essentielle pour comprendre et interpréter les versets. 

La période mecquoise

C’est la période pré‑hégirienne, qui a duré 13 ans.  Elle commença par la première révélation et se termina par l’Hégire. Cette phase est caractérisée par la tâche première d’appeler les gens à l’Islam et surtout de les approfondir dans la foi. Elle met l’accent sur les fondements de la religion. Les thèmes abordés sont notamment :  


- l’Unicité d’Allah (Exalté) et le monothéisme pur,


- le rejet de toute idolâtrie,


- la résurrection et le Jour Dernier,

- le récit des nations antérieures, 

- la conduite vertueuse.

La période médinoise

C’est la période post‑hégirienne, qui a duré 10 ans. Elle commença à l’Hégire et se termina au décès du Prophète (paix sur lui). C’est une période fertile en règles de droits, elle précise les modalités à propos des rapports sociaux, de l’héritage, des sanctions, des transactions, des relations extérieures, et le droit en général.

L’importance de la connaissance des deux statuts

L’intérêt qui résulte de cette science est la connaissance de l’abrogé et l’abrogeant, de l’histoire du droit, l’étude de l’exégèse, l’étude de la biographie du Prophète (paix sur lui), l’histoire de la prédication, ...

Il est essentiel pour le prédicateur de prendre en compte la méthodologie coranique quant à la réforme des âmes et de la société. Notre contexte se rapproche de la période mecquoise où les musulmans étaient en phase de construction de leur identité et en minorité. 
Leçon n°15 :

La nécessité du repentir

Sourate 39 : AZ-ZUMAR (LES GROUPES) : versets 53-59
[image: image26.emf]
[image: image27.emf]
[image: image28.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
53. Dis : “ô Mes serviteurs qui avez commis des excès à votre propre détriment, ne désespérez pas de la miséricorde d'Allah. Car Allah pardonne tous les péchés. Oui, c'est Lui le Pardonneur, le Très Miséricordieux”.

54. Et revenez repentant à votre Seigneur, et soumettez-vous à Lui, avant que ne vous vienne le châtiment et vous ne receviez alors aucun secours.

55. Et suivez la meilleure révélation qui vous est descendue de la part de votre Seigneur, avant que le châtiment ne vous vienne soudain, sans que vous ne [le] pressentiez;

56. avant qu'une âme ne dise : “Malheur à moi pour mes manquements envers Allah. Car j'ai été certes, parmi les railleurs”;

57. ou qu'elle ne dise : “Si Allah m'avait guidée, j'aurais été certes, parmi les pieux”;

58. ou bien qu'elle ne dise en voyant le châtiment : “Ah ! S'il y avait pour moi un retour ! Je serais alors parmi les bienfaisants”.

59. “Oh que si ! Mes versets te sont venus et tu les as traités de mensonge, tu t'es enflé d'orgueil et tu étais parmi les mécréants”.

Présentation de la sourate : Az-Zumar (Les Groupes)

Nom : Cette Sourate doit son nom aux versets 71 et 73 où le mot Zumar est mentionné.

Période de la Révélation : Il y a dans le verset 10 (wa ardullâhi wâsi`ah : la terre d’Allâh est vaste), une preuve manifeste que cette sourate fut révélée avant la migration vers l’Abyssinie. Certaines traditions expliquent que ce verset fut révélé au sujet de notre maître Ja’far Ibn Abî Tâlib et ses compagnons lorsqu’ils décidèrent d’émigrer vers l’Abyssinie. (cf. Rûh Al-Ma`ânî, vol. 22, p. 226).

Thème :

La Sourate entière est un discours des plus éloquents et puissants qui puisse être donné quelques temps avant l’émigration vers l’Abyssinie, dans un environnement plein de tyrannie et de persécution, de volonté de nuire et de rivalité à la Mecque.

C’est un sermon s’adressant principalement aux Qurayshites mécréants, bien qu’ici et là les croyants sont aussi interpelés. En réalité, la finalité de l’appel du Prophète Mohammad (paix sur lui) est exprimée ici : L’homme doit se soumettre sincèrement à Allâh, Exalté Soit-Il, et ne doit pas souiller son adoration de Dieu au profit d’autres. Présentant encore et toujours, et de différentes façons, ce principe fondamental, la vérité du Tawhîd et l’excellent résultat de son adoption, le fourvoiement du shirk (associationnisme) ainsi que ses conséquences désastreuses, ont été largement exposés. De plus, il a été instamment recommandé aux gens de renoncer à leur mauvais mode de vie et d’accourir vers la Miséricorde de leur Seigneur. C’est dans cette optique que les croyants furent informés de cette vérité : « Si un endroit est devenu trop étroit pour le culte et l’adoration d’Allâh, Sa terre est vaste : vous pouvez émigrer vers un autre endroit, afin de sauvegarder votre foi : Allâh vous récompensera pour votre endurance ».

D’autre part, le Prophète (paix sur lui) fut encouragé : « Dis aux mécréants qu’ils peuvent faire ce qu’ils veulent, mais que leur persécution et tyrannie ne te décourageront jamais de la voie de l’Islam ; qu’ils peuvent continuer à faire ce qu’il y a de plus mauvais dans le but d’obstruer ta voie, mais tu continueras, malgré toutes les mauvaises conditions et les circonstances défavorables ».

Points à relever :
a) La miséricorde de Dieu est grande.

b) Ne jamais désespérer de la miséricorde de Dieu et se précipiter au repentir avant qu’il ne soit trop tard.

c) Profiter du temps qu’il nous reste à vivre pour se repentir.

d) Exhorter les gens à toujours se repentir. 
e) Le rôle important du prédicateur : il pousse les gens à se repentir, leur rappelle, donne de l’espoir aux pécheurs, …

f) Le Jour du Jugement sera un jour de regret pour les pécheurs qui ne se sont pas repentis car ils avaient négligé les versets d’Allah. D’où le rôle du prédicateur : le rappel, le rappel, le rappel, …
Introduction aux sciences du Coran : Causes de la révélation coranique : Asbâbou-n-nouzoûl أَسْبابُ النُّزُول
- Les causes de la révélation signifie : la connaissance des événements et des circonstances particulières de l’histoire qui ont un rapport avec la révélation de certains passages du Coran. 
Attention, tout verset ne fut pas révélé pour une cause particulière, il faut se rappeler que la cause première de la révélation du Coran est la guidance de l’humanité. 
Connaître les circonstances de la révélation permet de comprendre le sens et l’implication d’un verset selon le contexte dans lequel il a été révélé, la raison de la législation d’une sentence légale, le but originel du verset, si la signification du verset est générale ou spécifique, …

Les causes nous ont été apprises par les compagnons ayant vécu la révélation. On ne peut donc prendre en compte que les récits authentiques rapportés par les compagnons (ayant vécu ce récit ou le rapportant) ou par les tabi’oûn spécialistes dans le domaine de l’exégèse, tel Moujâhid, ‘Ata, ‘Ikrima, …

- Négliger ce point peut induire en erreur. Prenons un exemple : 

« A Dieu appartiennent l’Orient et l’Occident. Quelle que soit la direction vers laquelle vous vous tournez, vous serez en face de Lui. Dieu est immense savant » (Sourate Al Baqara, v115) 
وَلِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَثَمَّ وَجْهُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ 
Ce verset dans son sens apparent semble indiquer la permission de prier dans toutes les directions.

Mais, selon l’imâm al-Wâhidî (un des plus grands spécialistes de cette science) un groupe de Musulmans voyagea par une nuit noire et ils ne savaient pas dans quelle direction se trouvait la qibla, ainsi ils réalisèrent plus tard qu’ils avaient prié dans la mauvaise direction. Ils interrogèrent le Prophète (paix sur lui) à ce sujet et il garda le silence jusqu’à ce que le verset ci-dessus soit révélé.

Ce verset n’indique donc pas la permission de prier dans toutes les directions, mais signifie que celui qui ne connaît pas la direction de la qibla, sa prière sera acceptée.  

Leçon n°16 :

Les scènes du Jour Dernier
Sourate 14 : IBRAHIM (ABRAHAM) : versets 47-52
[image: image29.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
47. Ne pense point qu'Allah manque à Sa Promesse envers Ses messagers. Certes Allah est Tout Puissant et Détenteur du pouvoir de punir,

48. au jour où la terre sera remplacée par une autre, de même que les cieux et où (les hommes) comparaîtront devant Allah, l'Unique, Le Dominateur Suprême.

49. Et ce jour-là, tu verras les coupables, enchaînés les uns aux autres,

50. leurs tuniques seront de goudron et le feu couvrira leurs visages.

51. (Tout cela) afin qu'Allah rétribue chaque âme de ce qu'elle aura acquis. Certes Allah est prompt dans Ses comptes.

52. Ceci est un message (le Coran) pour les gens afin qu'ils soient avertis, qu'ils sachent qu'Ils n'est qu'un Dieu unique, et pour que les doués d'intelligence s'exhortent.

Présentation de la sourate : Ibrâhîm

Nom : La Sourate tient son nom du verset 35 où l’on mentionne le prophète Ibrâhîm (Abraham). Mais cela ne veut pas dire nécessairement qu’elle contient l’histoire de la vie du prophète Ibrahim. Comme pour beaucoup de sourates, ce nom est utilisé comme un symbole pour désigner la sourate en question c’est-à-dire "la Sourate dans laquelle mention a été faite d’Ibrâhîm".

Période de la révélation : Le ton de cette sourate porte à croire qu’elle appartient au groupe des sourates révélées durant la dernière étape de la période mecquoise. Par exemple, au verset 13 « Et ceux qui ont mécru dirent à leurs messagers : « Nous vous expulserons certainement de notre territoire, à moins que vous ne réintégriez notre religion » » indique clairement que la persécution des musulmans était à son comble au moment de la révélation de cette sourate, et les gens de la Mecque s’acharnaient à expulser les croyants comme l’avaient déjà fait les mécréants des anciens Prophètes. C’est pourquoi on les avertit dans les versets 13 et 14, « Assurément Nous anéantirons les injustes, » et les croyants sont réconfortés comme l’ont été les croyants avant eux, « et Nous vous établirons dans le pays après eux. ». Et de façon analogue le dur avertissement contenu dans la partie finale (versets 43-52 ) confirme également que la Sourate correspond à la dernière étape de la période mecquoise.

Thème Central et But :

Cette Sourate est une exhortation et un avertissement pour les mécréants qui ont rejeté le Message du Saint Prophète et imaginé des plans rusés pour faire échouer sa Mission. Mais l’avertissement, le reproche, la censure et l’accusation prennent le pas sur l’exhortation. C’est parce qu’une bonne quantité d’exhortation était déjà faite aux sourates précédentes, mais malgré ceci, leur inflexibilité, leur hostilité, leur opposition, leur méchanceté, leur persécution etc. ont plutôt augmenté.

Points à relever :
a) Dieu Exalté ne manquera pas à Ses promesses – de la récompense et du châtiment –.

b) Dieu récompensera toute âme d’après ce qu’elle aura fait – de bien ou de mal –.

c) Les gens doués d’intelligence sont ceux qui se rappellent et se préparent pour le Jour du Jugement par des bonnes œuvres.

Introduction aux sciences du Coran : L’abrogeant et l’abrogé, An-nâsikh wa al mansoûkh
L'intégralité du texte coranique a été révélée au Prophète (paix sur lui) sur une étendue de 23 années. Cette révélation graduelle du texte a permis la promulgation graduelle des règles (obligations et interdictions). Elle a permis également un fait particulier au Coran : l'abrogation de certaines règles et leur remplacement par d'autres. En fait promulgation graduelle et abrogation relèvent du même principe : la prise en compte de l'état de la communauté musulmane pendant la révélation.
Allah (Exalté) dit : « Chaque fois que Nous abrogeons un verset ou que Nous le faisons oublier (nounsihâ), Nous en apportons un meilleur ou un semblable… » : مَا نَنْسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا (Sourate Al Baqara, v106).

Prenons comme exemple : l’interdiction graduelle de l’alcool, l’interdiction puis la permission de la visite des tombes, …

Il est donc essentiel pour le prédicateur de s’inspirer de cette méthodologie graduelle dans sa manière de présenter l’islam et dans sa façon d’agir selon l’état des interpellés. 
Leçon n°17 :

La droiture
Sourate 11 : HOUD : versets 112-119
[image: image30.emf]
[image: image31.emf]
[image: image32.emf]
[image: image33.emf]
Au nom d'Allah, le Tout Miséricordieux, le très Miséricordieux

112. Demeure sur le droit chemin comme il t'est commandé, ainsi que ceux qui sont revenus [à Allah] avec toi. Et ne commettez pas d'excès. Car vraiment Il observe ce que vous faites.

113. Et ne vous penchez pas vers les injustes : sinon le Feu vous atteindrait. Vous n'avez pas d'alliés en dehors d'Allah. Et vous ne serez pas secourus.

114. Et accomplis la Salat aux deux extrémités du jour et à certaines heures de nuit. Les bonnes oeuvres dissipent les mauvaises. Cela est une exhortation pour ceux qui réfléchissent.

115. Et sois patient. Car Allah ne laisse pas perdre la récompense des gens bienfaisants.

116. Si seulement il existait, dans les générations d'avant vous, des gens vertueux qui interdisent la corruption sur terre ! (Hélas) Il n'y en avait qu'un petit nombre que Nous sauvâmes, alors que les injustes persistaient dans le luxe (exagéré) dans lequel ils vivaient, et ils étaient des criminels.

117. Et ton Seigneur n'est point tel à détruire injustement des cités dont les habitants sont des réformateurs.

118. Et si ton Seigneur avait voulu, Il aurait fait des gens une seule communauté. Or, ils ne cessent d'être en désaccord (entre eux),

119. sauf ceux à qui ton Seigneur a accordé miséricorde. C'est pour cela qu'Il les a créés. Et la parole de ton Seigneur s'accomplit : “Très certainement, Je remplirai l'Enfer de djinns et d'hommes, tous ensemble”.

Présentation de la sourate : Hûd

Nom : Cette sourate porte le nom du prophète Hûd dont l’histoire est narrée aux versets 50 à 60.

Si nous examinons son thème en profondeur, nous arrivons à la conclusion qu’elle a été révélée à la même période que sourate Yûnus et, très probablement, immédiatement après elle.

Sujet :

Cette sourate traite du même sujet que sourate Yûnus, à savoir l’invitation au message, l’exhortation et l’avertissement, à la différence près que l’avertissement est plus sévère.

Ceci est également confirmé par la tradition : On raconte qu’un jour, après la révélation de cette sourate, le Compagnon du Prophète Abû Bakr dit au saint Prophète (paix sur lui) : « dernièrement j’ai remarqué que tu devenais de plus en plus vieux. Quelle en est la raison » ? Le prophète répondit : « Sourate Hûd et les sourates semblables me vieillissent » Ceci montre que c’était des moments très durs pour le prophète et que ces avertissements sévères augmentaient énormément son anxiété provoquée par la persécution des Qurayshites qui faisaient les pires choses pour détruire le message de l’Islam.

Points à relever :
a) La droiture est la voie pour échapper au châtiment. L’importance de la constance.
b) Le croyant se doit de suivre une voie du juste milieu.
c) Les bonnes actions effacent les mauvaises. L’importance de la prière afin de purifier les cœurs. 
d) Interdire le mal et ordonner le bien permettra au croyant d’échapper au châtiment.
e) L’allié des croyants est Dieu (Exalté). L’interdiction de prendre les injustes comme alliés. 

f) Tirer profit des erreurs des nations précédentes. 

g) La présence des réformateurs préserve les cités du châtiment divin. 
h) La certitude que Dieu ne négligera aucune action aussi petite soit-elle – verset 115 –.

i) Le désaccord entre les gens – versets 118-119 –. Comment parvenir à l’union (s’unir sur les fondements et s’excuser sur les points secondaires). La divergence est une sounna divine. 
Introduction aux sciences du Coran : L’explicite et l’équivoque, Al mouhkam wa al moutachâbih 

Allah (Exalté) dit : « C'est Lui qui a fait descendre sur toi le Livre : de celui-ci certains versets sont univoques (mouhkam), ils sont le fondement du Livre ; et d'autres sont équivoques (moutachâbih) ». : هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ (Sourate Âl ‘Imrân, v7).

L’explicite : Le mouhkam est le terme ou l'ensemble de termes dont le sens est clair et évident. Il ne suppose aucune interprétation, ni effort d’explication. Exemple : les versets qui traitent du dogme, des vertus, des obligations, de la législation. 
Allah (Exalté) dit : « Allah a rendu licite le commerce, et illicite l'intérêt. » : وَأَحَلَّ اللّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا  (Sourate Al Baqara, v275).

Ce verset et les termes qu’il utilise sont explicites, on ne peut donc leur donner qu’un sens. 

L’équivoque : Le moutachâbih est le terme ou l'ensemble de termes qui, par la façon dont ils sont tournés, peuvent être compris de façons multiples alors qu'une seule de celles-ci est acceptable. On dit également que c’est tout ce que Dieu (Exalté) a gardé pour Lui comme connaissance. Exemple : Les versets concernant l’essence divine, les lettres détachées.
Allah (Exalté) dit : « Le Tout Miséricordieux S'est établi ‹Istawâ› sur le Trône. » : الرَّحْمَنُ عَلَى العَرْشِ اسْتَوَى (Sourate Tâ Hâ, v5). 

 
On ne sait pas comment se réalise l’établissement, comment est le Trône. Dieu Seul (Exalté soit-Il) le sait.

Leçon n°18 :

La crainte envers Dieu
Sourate 23 : AL-MUMINÛNE (LES CROYANTS) : versets 57-65
[image: image34.emf]
[image: image35.emf]
[image: image36.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
57. Ceux qui, de la crainte de leur Seigneur, sont pénétrés,

58. qui croient aux versets de leur Seigneur,

59. qui n'associent rien à leur Seigneur,

60. qui donnent ce qu'ils donnent, tandis que leurs cœurs sont pleins de crainte [à la pensée] qu'ils doivent retourner à leur Seigneur.

61. Ceux-là se précipitent vers les bonnes actions et sont les premiers à les accomplir.

62. Nous n'imposons à personne que selon sa capacité. Et auprès de Nous existe un Livre qui dit la vérité, et ils ne seront pas lésés.

63. Mais leurs cœurs restent dans l'ignorance à l'égard de cela [le Coran]. [En outre] ils ont d'autres actes (vils) qu'ils accomplissent,

64. jusqu'à ce que par le châtiment Nous saisissions les plus aisés parmi eux et voilà qu'ils crient au secours.

65. “Ne criez pas aujourd'hui. Nul ne vous protégera contre Nous.

Présentation de la sourate : Al-Muminûne (Les Croyants)

Nom : Cette sourate doit son nom "al-muminûne" c’est-à dire "les croyants" à son premier verset.

Période de révélation : Autant le style que le thème de cette sourate indique qu’elle a été révélée au milieu de la mission Prophétique à la Mecque. En lisant entre les lignes, nous ressentons qu’un conflit acerbe a débuté entre le Saint Prophète et les infidèles de la Mecque, bien que la persécution qu’ils opéraient ne soit pas encore devenue tyrannique. Il semble que cette sourate a été révélée au paroxysme de la "Famine" à la Mecque (verset 75 et 76), qui d’après les traditions authentiques a eu lieu au milieu de la Mission Prophétique. En outre, d’après la tradition relatée par `Urwah Ibn Az-Zubayr, `Umar (Ibn Al-Khattâb) qui venait d’embrasser l’islam à cette époque dit "Cette sourate fut révélée en ma présence et je vis moi-même l’état du Prophète pendant la révélation. Quand la révélation toucha à sa fin, le Prophète (paix sur lui) dit "Je viens de recevoir dix versets, ceux qui sont capables de les honorer, iront assurément au Paradis." Alors, il récita les premiers versets de la sourate." (Ahmad, At-Tirmidhî, An-Nasâ’î et Al-Hâkim).

Thèmes : Le thème central de cette sourate est une invitation aux hommes d’accepter et de suivre le Message du Saint Prophète. La sourate toute entière tourne autour de ce thème.

Points à relever :
a) Les qualités de ceux qui recherchent la Satisfaction de Dieu :



- la crainte



- croire aux versets de Dieu



- ne pas donner des associés à Dieu



- donner pour Dieu



- se précipiter vers le bien

b) Ils sont toujours les premiers à faire le bien. C’est pour cela qu’ils seront les premiers à entrer au Paradis par la grâce de Dieu.
c) L’islam est facilité, Dieu ne charge pas une âme plus qu’elle ne peut le supporter. L’importance pour le prédicateur d’appliquer cette caractéristique du message divin. 
Introduction aux sciences du Coran : Pourquoi le Coran ne fut pas assemblé du vivant du Prophète (paix sur lui) ?
Comme nous le savons, le Coran fut assemblé après la mort du Messager (paix sur lui). Mais pour quelle raison ne fut-il pas assemblé de son vivant ? 

- Parce que le Coran descendait graduellement.

- Les versets et les sourates n’étaient pas toujours révélés dans leur ordre final.

- Le Prophète (paix sur lui) vécu seulement neuf jours après la dernière révélation du Coran.

- Pour laisser la porte ouverte aux différentes abrogations.

- Les Compagnons ne s’inquiétait pas de l’utilité, de l’urgence de consigner le Coran par écrit car ils le connaissaient par cœur.

- L’assemblage à l’initiative des musulmans n’est venu qu’ultérieurement pour diverses raisons.

Leçon n°19 :

Exhortation 

à ne pas se laisser absorber par la vie d’ici-bas 

Sourate 57 : AL-HADID (LE FER) : versets 16-21
[image: image37.emf]
[image: image38.emf]
[image: image39.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
16. Le moment n'est-il pas venu pour ceux qui ont cru, que leurs cœurs s'humilient à l'évocation d'Allah et devant ce qui est descendu de la vérité [le Coran] ? Et de ne point être pareils à ceux qui ont reçu le Livre avant eux. Ceux-ci trouvèrent le temps assez long et leurs cœurs s'endurcirent, et beaucoup d'entre eux sont pervers.

17. Sachez qu'Allah redonne la vie à la terre une fois morte. Certes, Nous vous avons exposé les preuves clairement afin que vous raisonniez.

18. Ceux et celles qui font la charité et qui ont fait à Allah un prêt sincère, cela leur sera multiplié et ils auront une généreuse récompense.

19. Ceux qui ont cru en Allah et en Ses messagers ceux-là sont les grands véridiques et les témoins auprès d'Allah. Ils auront leur récompense et leur lumière, tandis que ceux qui ont mécru et traité de mensonges Nos signes, ceux-là seront les gens de la Fournaise.

20. Sachez que la vie présente n'est que jeu, amusement, vaine parure, une course à l'orgueil entre vous et une rivalité dans l'acquisition des richesses et des enfants. Elle est en cela pareille à une pluie : la végétation qui en vient émerveille les cultivateurs, puis elle se fane et tu la vois donc jaunie; ensuite elle devient des débris. Et dans l'au-delà, il y a un dur châtiment, et aussi pardon et agrément d'Allah. Et la vie présente n'est que jouissance trompeuse.

21. Hâtez-vous vers un pardon de votre Seigneur ainsi qu'un Paradis aussi large que le ciel et la terre, préparé pour ceux qui ont cru en Allah et en Ses Messagers. Telle est la grâce d'Allah qu'Il donne à qui Il veut. Et Allah est le Détenteur de l'énorme grâce.

Présentation de la sourate : Al-Hadîd (Le Fer)

Nom : La sourate tire son titre de la phrase, "wa anzalna-l-hadîd" ("nous avons fait descendre le fer") du verset 25.

Période de Révélation : Il est unanimement reconnu qu’il s’agit d’une sourate médinoise, et l’étude de son sujet montre qu’elle a probablement été révélée dans l’intervalle entre la Bataille de Uhud et la Trêve d’Al-Hudaybiyah. Cela correspond à la période où le minuscule État Islamique de Médine avait été opprimé par les mécréants et la poignée de musulmans mal équipés s’y était retranchée contre le pouvoir de l’Arabie entière. A cette époque, non seulement l’Islam exigeait des disciples qu’ils sacrifient leurs vies, mais aussi qu’ils contribuent et assistent financièrement.

Dans cette sourate, un appel puissant est fait dans ce sens. Plus loin, cette vision est soutenue dans le verset 10 dans lequel Allâh s’adresse aux croyants comme suit : "Ceux qui auront dépensé et lutté après la victoire ne seront jamais égaux à ceux qui auront dépensé et lutté avant la victoire." Les traditions relatées par Ibn Mardaweih, sous l’autorité de notre maître Anas, des hadiths soutiennent la même chose. A propos du verset "alam ya’ni lilladhîna âmanu an takhsha`a qulûbuhum lidhikrillah" ("Le moment n’est-il pas venu pour ceux qui ont cru, que leurs cœurs se recueillent à l’évocation d’Allah"), il dit que 17 ans après le début de la révélation du Coran, ce verset a été révélé pour pousser les croyants à l’action. D’après ces estimations, la période de révélation de cette sourate se situerait entre la 4ème et la 5ème année de l’hégire.

Thèmes et Sujets Traités :
L’objectif de cette sourate est d’exhorter les Musulmans à dépenser pour la cause d’Allâh. C’est au moment le plus critique de l’histoire de l’Islam, c’est-à-dire quand il fallait lutter au péril de sa vie contre le paganisme arabe que cette sourate a été révélée et ce, pour persuader les musulmans de faire des sacrifices financiers plus particulièrement, et pour qu’ils se rendent compte que l’Islam ne se limite pas à une affirmation verbale et à des pratiques extérieures et que son essence et son esprit résident dans la sincérité envers Allâh et Sa Religion. La foi de celui qui est dans cet état d’esprit et qui considère sa personne et sa richesse plus chèrement qu’Allâh et Sa Religion, est creuse et donc de faible valeur aux yeux d’Allâh.

Points à relever :
a) Le fait d’oublier la mort – ou la négliger au point de penser qu’elle ne surviendra pas dans l’immédiat – et son impact sur le durcissement des cœurs.

b) La foi au Jour Dernier est prouvée par la raison saine (v17) : comme Allah redonne la vie à la terre morte, il vous redonnera la vie. L’importance pour le prédicateur d’utiliser la raison dans sa prédication.

c) Donner pour Dieu Exalté est un moyen pour gagner Sa satisfaction et Son paradis.

d) La vérité sur la vie d’ici-bas.
e) Le pardon et la miséricorde divine. 
Introduction aux sciences du Coran : L’assemblage du Coran (1/2)

Le premier assemblage

Il eut lieu sous le califat d’Aboû Bakr. Il sera le premier à réunir le Coran dans des feuillets avec les sourates et versets ordonnancés. Cette décision d’assemblage va être prise après la bataille d’Al Yamâma dans laquelle beaucoup de Compagnons mémorisateurs vont tomber martyrs. Et c’est ‘Omar qui va interpeller Aboû Bakr concernant le danger de la perte du Coran et prôner son assemblage. Au début, Aboû Bakr ne voulut pas, de peur de faire une innovation, mais ‘Omar ne cessa de lui dire que cela ne sera que du bien, jusqu’à ce que Allah (Exalté) ouvrit le cœur d’Aboû Bakr à cette option. 

C’est Zayd Ibn Thâbit qui fut désigné pour cette tâche parce qu’il était le scribe du vivant du Prophète (paix sur lui), et était connu pour sa grande honorabilité. Zayd a dit qu’il aurait été plus facile pour lui de déplacer une montagne que d’effectuer cette lourde tâche. Il va devoir rassembler en un seul exemplaire tous les versets et sourates éparpillés chez les Compagnons sur des matériaux divers. Cette copie va être transmisse à ‘Omar après la mort d’Aboû Bakr puis à Hafça Bint ‘Omar après la mort de ‘Omar.

Leçon n°20 :

La recherche du droit chemin

Sourate 41 : FUSSILAT (LES VERSETS DETAILLÉS) : versets 30-36
[image: image40.emf]
[image: image41.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
30. Ceux qui disent : “Notre Seigneur est Allah”, et qui se tiennent dans le droit chemin, les Anges descendent sur eux. “N'ayez pas peur et ne soyez pas affligés; mais ayez la bonne nouvelle du Paradis qui vous était promis.

31. Nous sommes vos protecteurs dans la vie présente et dans l'au-delà; et vous y aurez ce que vos âmes désireront et ce que vous réclamerez,

32. un lieu d'accueil de la part d'un Très Grand Pardonneur, d'un Très Miséricordieux”.

33. Et qui profère plus belles paroles que celui qui appelle à Allah, fait bonne oeuvre et dit : “Je suis du nombre des Musulmans ? ”

34. La bonne action et la mauvaise ne sont pas pareilles. Repousse (le mal) par ce qui est meilleur; et voilà que celui avec qui tu avais une animosité devient tel un ami chaleureux.

35. Mais (ce privilège) n'est donné qu'à ceux qui endurent et il n'est donné qu'au possesseur d'une grâce infinie.

36. Et si jamais le Diable t'incite (à agir autrement), alors cherche refuge auprès Allah; c'est Lui, vraiment l'Audient, l'Omniscient.

Présentation de la sourate : Hâ-Mîm As-Sajdah (Fussilat)

Nom : Le nom de cette sourate est composé de deux mots, Hâ Mîm et As-Sajdah. Le premier mot renvoie au fait qu’il s’agit d’une sourate qui commence par les lettres Ha Mîm et le deuxième qu’un de ses versets requiert la sajdah (prosternation).

Période de Révélation : D’après les Traditions authentiques, cette sourate fut révélée après l’attestation de foi de Hamzah et celle de `Umar - qu’Allâh les agrée. Muhammad Ibn Ishâq, l’un des premiers biographes du Saint Prophète, relata sur l’autorité de Muhammad Ibn Ka`b al Quradhî, le fameux Successeur, qu’un jour, certains chefs du clan Quraysh étaient assis en assemblée dans le Masjid al-Harâm, alors que dans un autre coin de la mosquée le Prophète (paix sur lui) était assis seul. A ce moment, Hamzah avait déjà embrassé l’islam et le clan des Quraysh s’affolait du nombre croissant de musulmans. A cette occasion, `Utbah Ibn Rabî`ah (le beau-père d’Abû Sufyân) dit aux chefs Quraysh : " Messieurs, si vous le voulez, je peux aller parler à Mohammad (paix sur lui) et lui faire de propositions ; peut-être acceptera-t-il l’une d’elles et arrêtera-t-il de s’opposer à nous."

Ils s’accordèrent tous là-dessus et `Utbah alla s’asseoir près de Mohammad (paix sur lui). Quand le Prophète (paix sur lui) se tourna vers lui, il lui dit : " Cher neveu, tu sais que tu jouis d’un haut statut dans la communauté en raison de ton ancienneté et de tes relations familiales, mais tu as causé des problèmes à ton peuple. Tu as créé la division au sein de ses membres et tu les prends pour des idiots. Tu dis du mal de leur religion et de leurs divinités et tu dis des choses comme si tous nos ancêtres étaient des païens. Maintenant écoute les suggestions que je vais te faire. Réfléchis-y bien : peut-être accepteras-tu l’une d’elles." Le Saint Prophète dit : "Abû Al-Walîd, dis ce que tu as à dire et je t’écouterai." Il dit alors : "Cher neveu, si tu fais ce que tu fais pour avoir la richesse, nous te donnerons suffisamment pour que tu sois le plus riche d’entre nous. Si tu veux devenir un homme important, nous ferons de toi notre chef et aucune décision ne sera prise sans toi. Si tu veux être roi, nous t’accepterons comme notre roi. Si tu es possédé par un djinn dont tu n’arrives pas à te débarrasser par ton propre pouvoir, nous ferons appel aux meilleurs médecins et tu seras traité à nos frais."

`Utbah continua à parler de la sorte et le Saint Prophète continua à l’écouter en silence. Puis il dit : " Abû Al-Walîd, as-tu dit tout ce que tu avais à dire ?" Il répondit que oui. Le Saint Prophète dit : "Maintenant, écoutes moi." En prononçant Bismillâhi Rahmâni Rahîm (Au Nom de Dieu le Clément le Miséricordieux), il commença à réciter cette sourate et `Utbah l’écouta appuyé sur ses mains derrière son dos. Arrivant au verset de la prosternation (verset 38), le Saint Prophète se prosterna ; ensuite il leva la tête et dit : " C’était ma réponse ô Abû Al-Walîd, maintenant agis comme bon te semble." Ensuite, `Utbah se leva et retourna vers les chefs. Les gens le voyant arriver de loin dirent : " Par Dieu ! Le visage de `Utbah a changé. On ne dirait plus le même homme que celui qui est parti." Quand il revint s’asseoir, les gens dirent : " Qu’as-tu entendu ? " Il répondit : " Par Dieu ! J’ai entendu des choses comme jamais auparavant. Par Dieu, ce n’est pas de la poésie, ni de la sorcellerie, ni de la magie. Ô chefs des Quraysh, écoutez ce que je vous dis et laissez cet homme. Je crois que ce qu’il récite aura son effet. Si les autres arabes le surpassent, vous vous serez épargnés d’avoir levé la main contre votre frère et ce sera aux autres de s’occuper de lui. Mais s’il surmonte l’Arabie, sa souveraineté sera votre souveraineté et son honneur votre honneur." En entendant cela, les chefs s’écrièrent : " Toi aussi, ô père d’Al-Walîd, tu as été ensorcelé par sa langue." `Utbah, répondit : " Je vous ai donné mon opinion, maintenant agissez comme bon vous semble. " (Ibn Hishâm, vol. I, pp. 313-314).

Points à relever :
a) La droiture est le fruit d’une foi saine et véridique. Parmi les fruits de la foi véridique et de la droiture :



- Ne plus avoir peur



- Ne plus être triste



- L’espoir d’accéder au paradis

b) L’impact de la droiture dans la vie d’ici-bas : dans la vie de l’individu, de la famille et de la société.

c) Appeler à Dieu – da’wa – de la meilleure des manières fait partie de la droiture.
d) La da’wa est parole et acte. La parole seule ne suffit pas. 
e) Le bon comportement fait partie de la droiture.

f) La bonne action diffère de la mauvaise.

g) Répondre au mal par le bien est une excellente forme de da’wa. L’imâm Al Banna a dit : « Soyez comme des arbres fruitiers, on leur jette des pierres, ils répondent avec des fruits. »

h) L’impact de la droiture dans la vie de l’au-delà.

Introduction aux sciences du Coran : L’assemblage du Coran (2/2)
Le deuxième assemblage

Il eut lieu sous le califat de ‘Othmân en l’an 25 de l’Hégire. L’imâm Al Boukhârî rapporte que Houdhayfa Ibn Al Yamân qui était en Arménie constata qu’il y avait de sérieuses divergences dans la lecture du Saint Coran au point que cela entraîna de graves disputes et il suggéra au calife de réunir la communauté autour d’un seul Mouçhaf (d’une seule lettre) pour la préserver de la division.

Rappel historique :
Le Coran a été révélé principalement dans la langue de Qouraych, mais il y avait aussi d’autres variantes de lecture (7 au total en se référant au hadîth du Prophète) par rapport aux dialectes des tribus voisines, et donc le texte dans sa forme première (il n’y avait pas encore les points diacritiques ni les voyelles) contenait ces variantes de lecture. Ensuite, lorsque les Compagnons vont s’éparpiller dans les pays musulmans lors des Ouvertures, chacun va enseigner de la façon dont il a appris du Prophète (paix sur lui) avec une légère variante entre‑eux due à leur dialecte d’origine. Mais ces variantes vont s’amplifier dangereusement.

De nouveau, Zayd Ibn Thâbit fut désigné à la tête d’une commission de trois Compagnons :

Cette commission va se référer à la copie originale de ‘Omar restée chez Hafça. Et ‘Othmân a dit à Zayd : « Lorsqu’il y a une divergence entre vous, soumettez‑vous à la langue de Qouraych. »

Toutes ces variantes seront regroupées en une seule copie, et de celle‑ci, seront faits plusieurs exemplaires destinés à être envoyés dans les pays musulmans. Après cela toutes les anciennes copies du Coran seront détruites, même celles des Compagnons. 

Et la copie de ‘Othmân, qui est maintenant l’originale, sera conservée à Médine, et sera appelée l’Imâm, le mouçhaf‑guide.

L’imâm ‘Âlî, en réponse à des gens qui critiquaient ‘Othmân pour son travail, a dit : « Si j’étais à sa place je n’aurais pas fait mieux que lui. »

Leçon n°21 :

La fin de celui qui court après la vie d’ici-bas

Sourate 102 : AT-TAKÂTHUR (LA COURSE AUX RICHESSES) : versets 1-8
[image: image42.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
1. La course aux richesses vous distrait,

2. jusqu'à ce que vous visitiez les tombes.

3. Mais non ! Vous saurez bientôt !

4. (Encore une fois) ! Vous saurez bientôt !

5. Sûrement! Si vous saviez de science certaine.

6. Vous verrez, certes, la Fournaise.

7. Puis, vous la verrez certes, avec l'œil de certitude.

8. Puis, assurément, vous serez interrogés, ce jour-là, sur les délices.

Présentation de la sourate : At-Takâthur (La course aux richesses)

Nom : Cette sourate tire son titre du mot At-Takâthur qui apparaît dans le premier verset.

Période de Révélation : Abû Hayyân et Ash-Shawkâni affirment que cette sourate, à l’unanimité des exégètes, est mecquoise. C’est, selon l’Imâm As-Suyûtî, l’opinion reconnue. Toutefois un certain nombre de traditions appuieraient son caractère médinois.
Thème et sujets abordés :
Dans cette sourate, les gens sont avertis des regrettables conséquences de l’adoration de ce bas-monde qui fait qu’ils dépensent leur vie, jusqu’à la mort, pour amasser richesse sur richesse, pour acquérir des biens matériels, pour rechercher des plaisirs, des positions et des pouvoirs, en se vantant et en s’enflant d’orgueil entre eux pour ce qu’ils ont acquis. Cette recherche des biens d’ici-bas les a tellement préoccupés qu’ils n’avaient guère le temps de rechercher des choses plus nobles dans la vie. Après avoir averti les gens des désastreuses conséquences de cela, c’est comme si on leur disait : « Ces biens que vous amasser et dont vous profitez abondamment ne sont pas que des bienfaits, c’est aussi une façon de vous éprouver, car pour chacun de ces bienfaits et signes d’aisance vous serez certainement appelés à rendre des comptes dans l’Au-delà. »

Points à relever :
a) La notion de « la course aux richesses » et ses causes.

b) L’impact de « la course aux richesses » sur les individus et la société.

c) La fin de celui qui « court après la vie d’ici-bas » dans la vie de l’au-delà.

d) l’importance de se préparer pour le Jour du Jugement par la foi profonde et les bonnes actions. 
e) Le croyant n’est pas absorbé par la vie d’ici-bas au détriment de la vie dernière. 
Introduction aux sciences du Coran : L’Exégèse, At-Tafsîr
Le tafsîr ou exégèse du Coran est l’une des sciences les plus importantes pour les musulmans. Le mot tafsîr exprime l’explication, l’interprétation et le commentaire du Coran, comprenant tous les moyens pour atteindre la connaissance qui contribue à la compréhension correcte du Coran, qui explique son sens et clarifie ses lois. Celui qui élabore le tafsîr est al moufassir, c’est-à-dire l’exégète. Sans tafsîr, de nombreux passages du Coran ne sauraient être compris correctement.

D’après l’imâm Ibn Taymiyya, le meilleur tafsîr est l’explication du Coran par le Coran, ensuite celui expliqué par le Prophète (paix sur lui) ensuite par les compagnons puis les suivants (tâbi’ûn). Cependant rien ne peut rivaliser avec l’explication par le Coran, puis par le Prophète (paix sur lui).
Les différentes sortes de tafsîr

- Le tafsîr par transmission تَفْسِيرُ بِالرِّوايَة : il s’agit du tafsîr basé sur des textes (du Coran, du Prophète, des compagnons, …). Il s’agit de la meilleure méthodologie pour commenter le Coran.
- Le tafsîr par opinion تَفْسِيرُ بِالرَّأْي : il s’agit du tafsîr par effort d’interprétation du savant. Il doit pour cela se baser sur la langue arabe (le sens des mots, la grammaire, …) et les sciences religieuses (sciences du hadîth, du droit, …). 
- Le tafsîr par indication, à partir de signes تَفْسِيرُ بِالإِشارَة : il s’agit d’un tafsîr qui recherche le sens caché des termes. Il est accepté s’il n’entre pas en contradiction avec les deux autres méthodes précitées (il ne doit donc pas contredire un texte sûr, la langue arabe, les sciences religieuses).
Leçon n°22 :

Les biens d’ici-bas appartiennent à Dieu
Sourate 28 : AL-QASAS (LE RECIT) : versets 77-82
[image: image43.emf]
[image: image44.emf]
[image: image45.emf]
Au nom d’Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.
77. Et recherche à travers ce qu'Allah t'a donné, la Demeure dernière. Et n'oublie pas ta part en cette vie. Et sois bienfaisant comme Allah a été bienfaisant envers toi. Et ne recherche pas la corruption sur terre. Car Allah n'aime point les corrupteurs”.

78. Il dit : “C'est par une science que je possède que ceci m'est venu”. Ne savait-il pas qu'avant lui Allah avait périr des générations supérieures à lui en force et plus riches en biens ? Et les criminels ne seront pas interrogés sur leurs péchés” !

79. Il sortit à son peuple dans tout son apparat. Ceux qui aimaient la vie présente dirent : “Si seulement nous avions comme ce qui a été donné à Coré. Il a été doté, certes, d'une immense fortune”.

80. Tandis que ceux auxquels le savoir a été donné dirent : “Malheur à vous ! La récompense d'Allah est meilleure pour celui qui croit et fait le bien”. Mais elle ne sera reçue que par ceux qui endurent.

81. Nous fîmes donc que la terre l'engloutît, lui et sa maison. Aucun clan en dehors d'Allah ne fut là pour le secourir, et il ne pût se secourir lui-même.

82. Et ceux qui, la veille, souhaitaient d'être à sa place, se mirent à dire : “Ah ! Il est vrai qu'Allah augmente la part de qui Il veut, parmi Ses serviteurs, ou la restreint. Si Allah ne nous avait pas favorisés, Il nous aurait certainement fait engloutir. Ah ! Il est vrai que ceux qui ne croient pas ne réussissent pas”.

Présentation de la sourate : Al-Qasas (Les Récits)

Voir leçon n°8.
Points à relever :
a) Agir pour l’au-delà ne signifie pas qu’il faille négliger la vie d’ici-bas : il faut rechercher un équilibre.

b) Coré – Qaroun – est un des exemples parmi les orgueilleux et aussi parmi ceux qui courent après les biens de ce monde uniquement.

c) Il faut être convaincu que la subsistance vient de Dieu Seul.

d) Les croyants savent différencier entre le bon exemple et le mauvais. 
Introduction aux sciences du Coran : Le tafsîr par transmission
Cela veut dire que toutes les explications du Coran peuvent remonter par une chaîne de transmission à une source sûre, soit :
· Le Coran,
· L’explication du Prophète (paix sur lui),
· L’explication par les compagnons (jusqu’à un certain point).
· L’explication des suivants (si on n’a pas trouvé d’autre texte).
Bien sûr, tous les récits du Prophète (paix sur lui) et des compagnons doivent être authentifiés.
Citons comme exemple : At-Tabarî, Ibn Kathîr, Al Qourtoubî (ce dernier tafsîr à la particularité de s’axer tout particulièrement sur les règles juridiques déduites du Coran), … 

�














PAGE  
1
___________________________________________________________________________


