PAGE  
1

Thème I: Définition de l’Islam

Leçon n°1: Qu’est ce que l’Islam ?
Cours n°1 : Le message
La nécessité du message
Qu’adviendra-t-il de nous après la mort ? Existe-t-il une vie future ? Sommes-nous responsables de nos actions? Y a-t-il des récompenses et des punitions pour notre conduite en cette vie? De telles questions, et bien d’autres encore concernant Dieu, les anges, le Paradis, l’Enfer etc. ne peuvent recevoir de réponses sans une révélation directe de Dieu.

Ces réponses sont apportées par des individus au dessus de tout soupçon, de toute conduite immorale et de toute insuffisance intellectuelle et qui n’inspirent que confiance et respect ; ce sont les messagers de Dieu.

Les prophètes sont nécessaires pour transmettre à l’humanité les instructions et les préceptes de Dieu. Nous n’avons aucun moyen de savoir pourquoi nous avons été crées.

Rien ne peut se substituer aux prophètes. Même de nos jours, avec les progrès de la science, la révélation est la seule source authentique d’information sur le monde surnaturel. Ni la science, ni l’expérience mystique ne peuvent indiquer la direction divine. La première voie est trop matérialiste et trop limitée; la seconde est trop subjective, et bien souvent trompeuse.

Le contenu du message

Le contenu du message que les envoyés de Dieu transmettent à l’humanité peut être résumé en quatre points:

· Une claire notion de Dieu: Ses attributs, ce qui doit Lui être imputé et ce qui ne saurait l’être. 

· Une claire conception du monde invisible, des anges, des Djinns, de l’au-delà, du Paradis, de l’Enfer…
· Pourquoi Dieu nous a-t-il créés? Que veut-Il de nous? Quelles récompenses et quelles punitions s’attirent envers Lui ? 

· Comment régir nos sociétés en accord avec Sa volonté ?
Croire à tous les messagers

Un trait marquant de la croyance islamique : les Musulmans croient et respectent tous les messagers de Dieu sans aucune exception. Puisque tous les prophètes sont envoyés par le Dieu Unique, et dans le même but – conduire l’humanité à Dieu -, il est essentiel et logique de les croire tous. Le Coran dit : “Dites (ô Musulmans): nous croyons en Allah, à ce qui nous est révélé, à ce qui fut révélé à Abraham, à Ismaël, à Isaac, à Jacob et à leurs enfants, à ce que Moïse, Jésus et les prophètes ont reçu de leur Seigneur. Nous ne faisons pas de différence entre eux, et nous sommes résignés aux volontés de Dieu. ” (Coran, 2, 236). 

Cependant, à part le Coran, la révélation que ces prophètes ont reçue de Dieu a été altérée d’une manière ou d’une autre.

Combien de prophètes Dieu a-t-Il envoyé à l’humanité? Nous ne le savons pas. Le Coran cite le nom de vingt-cinq messagers et indique qu’il y en a eu d’autres. Parmi ces vingt-cinq, on trouve Noé, Abraham, Moïse, Jésus et Muhammad. Ces cinq prophètes sont les plus grands des messagers de Dieu. Ils sont appelés “Oulou-Al-azm ”, les prophètes ”doués de constance”.

Islam : continuité du Message 

L'Islam n'est donc pas une nouvelle religion, mais la même vérité (le même message), que Dieu a révélé à travers tous Ses Prophètes à l'humanité entière: "Dis: Nous croyons en Allah, à ce qu'on a fait descendre (de révélation) sur nous, à ce qu'on a fait descendre sur Abraham, Ismaël, Isaac, Jacob et les Tribus, et à ce qui a été apporté à Moïse, à Jésus et aux Prophètes, de la part de leur Seigneur: nous ne faisons aucune différence entre eux; et c'est à Lui que nous sommes soumis." (Coran, 3/84) 

Le message qui fut révélé au prophète Mohammad contient l'Islam dans toute son étendue, sous sa forme complète et définitive.

Pour plus d'un cinquième de la population mondiale, l'Islam représente une religion ET un mode de vie à part entière. Les Musulmans suivent une religion de paix, miséricorde et de pardon.

Signification du terme « Islam »

Le mot arabe « Islam » signifie « soumission ». La religion Islamique consiste à accepter sans réserve les enseignements et la règle de Dieu, tels qu'ils furent révélés à Mohammad, son Prophète.
Le mot « Mahometisme » utilisé par certains pour désigner Islam est donc une mauvaise désignation car elle sous-entend que les Musulmans adorent Muhammad en plus de Dieu.
Le mot Islam dérive de la même racine que le mot « Salam » signifiant « paix ».
Thème I: Définition de l’Islam
Leçon n°1: Qu’est ce que l’Islam ?
Cours n°2 : Les cinq piliers de l’Islam
Les cinq piliers de l’islam représentent les fondations de la vie du Musulman.

L’attestation de la foi

Cette déclaration de foi est appelée la Shahada, une formule que tous les croyants prononcent. En arabe, la première partie est : la ilaha illa Allah, signifiant : il n'y a pas d'autre divinité que Dieu. La seconde partie est : Muhammadun rassoulou Allah, signifiant : Muhammad est le messager de Dieu.

La Prière
La salat (prière en arabe) offre un lien direct entre le serviteur et Dieu. Il existe cinq prières obligatoires par jour : à l'aube, au zénith, en après-midi, au coucher du soleil, et en pleine nuit, et ainsi, elles déterminent le rythme du jour d’un musulman. Bien qu'il soit préférable de les effectuer à la mosquée, un Musulman peut prier dans d'autres lieux: maison, champs, bureau, lieu de travail, universités... Les prières sont conduites par la plus avancée des personnes dans la connaissance de la révélation. Les propos sont récités en arabe.
Le musulman peut effectuer des prières surérogatoires (hors prières obligatoires).

Les Visiteurs du monde Musulmans sont frappés par l'importance des prières dans la vie de tous les jours.

La zakat
Un des principes fondamentaux de l'Islam est que toute chose appartient à Dieu, et que les richesses ne sont que confiées aux Hommes.

La « zakat » est une aumône obligatoire pour chaque musulman quand son épargne annuelle dépasse un certain seuil (la valeur de 85 g d’or). Le montant de la zakat est égal à 2,5% de cette épargne.

Le mot « zakat » signifie en même temps « croissance » et « purification ». Nos biens sont purifiés en réservant une part aux personnes dans le besoin, et, comme l'élagage des plantes, cette "coupe" rééquilibre et relance la croissance. 
Le musulman peut aussi donner autant qu’il le désire en tant que sadaqa, qui peut être traduite par "aumône volontaire".

Le Jeûne
Le jeûne a lieu tous les ans pendant le neuvième mois de l'année lunaire appelé Ramadan. Le Musulman doit s'abstenir de manger et de boire, et pour les mariés, d’avoir des rapports intimes et ce de l’aube au coucher du soleil. Les voyageurs, malades, femmes enceintes et personnes âgées sont dispensées de jeûne, jusqu'a ce qu'ils puissent rattraper les jours qu'ils ont manqués. S'ils ne peuvent pas, ils doivent nourrir une personne dans le besoin pendant autant de jours. Les enfants commencent dès leur puberté qui marque le début de leur prise de responsabilité devant Dieu.

Bien que le jeûne soit également un bienfait physique, il est considéré avant tout comme une méthode de purification spirituelle. En se privant des conforts matériels de ce monde, la personne qui jeune prend conscience à la fois des faveurs d’Allah sur elle, de la précarité de la vie d’ici ainsi que de la souffrance des pauvres et autres nécessiteux.
La fin du mois de ramadan est fêtée, ce jour de fête est appelé aïd al-fitr.

Le pèlerinage (Hajj)
Chaque Musulman doit effectuer le Pèlerinage à la Mecque une fois dans sa vie, si cela est économiquement et physiquement possible. Chaque année, plus de deux millions de personnes de toute la planète toutes origines ethniques et cultures confondues, se retrouvent à La Mecque pour un seul but : adorer Allah.

Le pèlerinage a lieu au douzième mois de l'année lunaire appelé Dhou-Alhidja. Les pèlerins portent deux simples draps qui ôtent toute distinction de classe ou de culture, afin que tous se dressent égaux devant Dieu.

Al-Hadj, d'origine Abrahamique, comporte un certain nombre de rituels bien déterminés dans la forme, le temps et l’espace :
· 7 rotations autour de la Ka'bah, 
· 7 allers-retours entre les monticules de Safa et Marwa.

· Se tenir sur le plateau d’Arafat en priant pour le pardon de Dieu, dans ce qui est perçu comme une répétition du Jour du Jugement Dernier.

· Lapider les trois stèles représentant l’action du diable

· Célébrer aïd al-adha par le sacrifice d’un mouton

· …

Aïd al-adha et aïd al-fitr, le jour commémorant la fin de Ramadan, sont les deux et uniques fêtes islamiques.
Thème I: Définition de l’Islam

Leçon n°2: En quoi croit le musulman ?
Cours n°3 : Les piliers de la foi
Croyances des musulmans

Les Musulmans croient :

1. en un Dieu Unique, Seul et Incomparable
2. aux Anges, qu'Il a créés

3. aux livres saints révélés

4. à tous les messagers envoyés par Dieu à différents peuples et à travers lesquels  Il a apporté Ses révélations à l'humanité dont Noé, Abraham, Ismaël, Isaac, Jacob, Joseph, Moïse, Aaron, David, Salomon, Elie, Jonas, Jean le Baptiste, et Jésus, que la paix soit sur eux

5. à la vie après la mort et au Jour du Jugement Dernier

6. à la responsabilité personnelle de chacun pour ses actes et en l'autorité suprême de Dieu sur le destin de l'homme;

Le message final de Dieu pour l'homme, la confirmation de l'éternel message et la synthèse de tout ce qu'Il a révélé avant fut révélé au Prophète Muhammad (Paix et Bénédiction d'Allah sur lui) par l'archange Gabriel.
Thème I: Définition de l’Islam

Leçon n°3: Quelle est la notion du culte en Islam
Cours n°4
Le culte en Islam

Le concept de culte en Islam est le plus souvent mal compris, même par certains Musulmans. Par culte, on entend en général l’exécution de certains actes rituels comme la prière, le jeûne, la charité etc. Cette conception limitée du culte ne représente qu’une partie de sa signification en Islam.

En vérité, la définition du culte en Islam est étendue. Elle englobe toutes les activités de l’individu. Cette définition est à peu prés la suivante : “ Le terme de culte englobe toutes les actions et les paroles intérieures et extérieures accomplies par une personne, et que Dieu aura aimées ”. En d’autres termes, le culte comprend tout ce qu’un individu dit ou fait pour plaire à Dieu. Cela englobe, bien entendu, les rites et les croyances, mais aussi les contributions personnelles au bien-être de ses semblables. L’Islam considère qu’un individu est un tout. Il doit se soumettre entièrement à Allah, comme le Coran a ordonné au Prophète de le faire : “ Dis (ô Muhammad) ma prière, mon sacrifice, ma vie et ma mort appartiennent à Allah ; Il n’a pas d’égal et je dois être parmi ceux qui se soumettent à Lui, c’est-à-dire les Musulmans ”. 

Il découle tout naturellement de cette soumission que les actes de chacun doivent être conformes aux instructions de Celui à qui il se soumet. L’Islam est un mode de vie et, en tant que tel, exige de ses disciples qu’ils modèlent les aspects de leur vie, religieux ou autres, suivant ses préceptes. Cela peut paraître étrange à ceux qui pensent que la religion est une relation personnelle entre l’individu et Dieu, et qu’elle n’a aucune influence sur leurs activités en dehors des actes rituels. 

Pour tout dire, l’Islam n’attache que peu d’importance aux rites eux-mêmes lorsqu’ils sont exécutés de façon mécanique et n’ont aucune influence sur la vie du croyant. Le Coran s’adresse aux croyants et aux autres gens du Livre qui discutaient du changement de direction de la Qibla dans le verset suivant : “ La piété ne consiste pas à tourner votre face vers l’Orient ou vers l’Occident. L’homme bon est celui qui croit en Dieu, au dernier Jour, aux anges, au Livre et aux prophètes. Celui qui, pour l’amour de Dieu, donne de son bien à ses proches, aux orphelins, aux pauvres, aux voyageurs, aux mendiants et pour le rachat des captifs. Celui qui s’acquitte de la prière, celui qui fait l’aumône. Ceux qui remplissent leurs engagements ; ceux qui sont patients dans l’adversité, le malheur et au moment du danger ; voilà ceux qui sont justes ! Voilà ceux qui craignent Dieu ! ” (Cora, 2/177). 

Le Prophète a dit “la foi se compose de plus de 60 branches, dont la plus haute est la croyance en l’unicité de Dieu, et la plus basse consiste à retirer les obstacles du chemin”. 

On y trouve également le travail honnête. Le Prophète a dit : “ Dieu pardonnera ses péchés à quiconque se sent fatigué après une journée de travail”. La quête du savoir est l’une des plus hautes formes de culte. Le Prophète a dit à ses compagnons ”qu’une heure de quête du savoir vaut mieux que prier pendant 70 ans ”. 

La courtoisie et l’entraide comme nous le dit le Prophète : “Recevoir son ami avec un sourire constitue une forme de charité, aider quelqu’un à charger son animal est faire charité, et remplir d’eau le seau de son voisin est faire charité”. 

Même l’accomplissement du devoir de chacun: ce qu’on dépense pour les siens, la bonté envers les membres de sa famille, mettre un morceau de nourriture dans la bouche de son conjoint...

Le fait que les actions « temporelles » sont considérées par Dieu comme des actes d’adoration lorsqu’elles sont pratiquées pour l’amour de Dieu, incite le musulman à les accomplir du mieux possible, qu’il soit observé ou qu’il soit seul. Allah est toujours présent et Il est Celui Qui sait tout. 
Thème I: Définition de l’Islam

Leçon n°4: Quelle est la notion de Dieu en Islam ?
Cours n°5
Essence absolue
Le prophète fut questionné à propos d’Allah; la réponse lui fut dictée par Dieu sous la forme d’une courte sourate du Coran qui est considérée comme l’essence même de l’unité monothéiste. Elle dit: “Au nom d'Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux. 1. Dis: ‹Il est Allah, Unique. 2. Allah, Le Seul à être imploré pour ce que nous désirons. 3. Il n'a jamais engendré, n'a pas été engendré non plus. 4. Et nul n'est égal à Lui›. ” (Coran, 112/1-4).

Dieu ne ressemble à rien et rien ne peut lui ressembler. Il n’a point d’égal, sinon Il serait d’essence temporelle, et donc Lui-même créé. Il s’en suit qu’Il est éternel. Il n’a pu être engendré par aucun principe, et si rien n’a présidé à sa venue, rien en dehors de Lui n’est à l’origine de son existence, ce qui signifie qu’Il est son propre principe. Et si la continuité de son existence ne dépend de rien en dehors de Lui, cette existence ne peut avoir aucune limite. Le Créateur est ainsi éternel et perpétuel: “C’est Lui Le Premier et Le Dernier” (Coran, 57/3). Il se suffit à Lui-même et subsiste par Lui-même.

Ses Attributs le sont également. Il ne doit perdre aucun de Ses Attributs, ni en acquérir d’autres. Ses Attributs sont absolus. 
Allah est Créateur et Soutien de l’univers. Car Il ne crée pas uniquement dans le sens de faire que les choses soient, mais Il les fait « exister » également. “Allah est le Créateur de toute chose, et de toute chose Il est Garant. Il détient les clefs des cieux et de la terre” (Coran, 39/62-63).
Justice absolue
Rien n’est plus faux que d’affirmer que Dieu est sévère et cruel. Il suffit de savoir que chacune des 114 sourates du Coran, à une exception, commence par: “Au nom d’Allah, Le Tout Miséricordieux, Le Très Miséricordieux”. Le Prophète a dit que: “Dieu est plus tendre envers Ses serviteurs qu’une mère envers son enfant”.

Cependant, Dieu est également Juste. C’est pourquoi injustes et pécheurs seront châtiés, et les vertueux se verront accorder Ses dons et Sa grâce. En fait, la clémence comme attribut divin se manifeste pleinement dans l’attribut de la Justice. Ceux qui souffrent tout au long de leur vie pour l’amour de Dieu et ceux qui oppriment et exploitent les autres doivent-ils recevoir le même traitement de la part de leur Seigneur ? 

S’attendre à un traitement semblable reviendrait à nier la responsabilité de l’homme dans la vie future et, de ce fait, nier toute incitation à mener une vie morale et vertueuse en ce monde: “Les pieux auront auprès de leur Seigneur les Jardins du délice. Traiterons-Nous les soumis [à Allah] à la manière des criminels? Qu’avez-vous? Comment jugez-vous?” (Coran, 68/34-36).

Monothéisme absolu
Dans chaque langue, il existe un ou plusieurs termes utilisés pour se référer à Dieu et dans certains cas, à d’autres divinités. Ce n’est pas le cas pour Allah. Allah est le nom spécifique du Seul Vrai Dieu. Rien d’autre ne peut s’appeler Allah. Ce nom n’a ni pluriel ni genre. Ceci démontre son caractère unique, notamment lorsqu’on le compare avec le mot "dieu", qui peut s’exprimer au pluriel - des dieux - ou au féminin - déesse -. Cet usage exclusif reflète l’accent mis par l’Islam sur la pureté de la croyance en Dieu, à travers un monothéisme absolu, ce qui constitue l’essence du message de tous les envoyés de Dieu. 

L’Islam considère le fait d’associer une divinité ou une personnalité quelconque à Dieu quelle qu’en soit la forme, importante ou insignifiante, comme la plus grande des injustices que Dieu ne pardonne jamais, même s’Il pardonne tous les autres péchés. 

Attitude du musulman à l’égard d’Allah
L’attitude du musulman à l’égard d’Allah peut-être qualifiée de bidimensionnelle :
· D’un côté, l’objectif de tout musulman dans tous ses faits et gestes est la satisfaction d’Allah et l’obtention de Son agrément, comme nous l’avons vu dans La notion du culte.

· De l’autre, le musulman entretient une distance quant à la Nature d’Allah.
Pas de spéculation théologique

Ce qui intéresse le musulman c'est l’unicité de Dieu (Tawhid) et des attributs de Dieu. Il recherche, reconnaît, et rend grâce aux attributs de Dieu, à Ses bienfaits et à Sa manifestation dans sa vie et autour de lui,  mais jamais Sa Nature. Le croyant ne se pose pas de questions sur l’essence de Dieu, comment un être fini peut-il appréhender l’infini? 

L’essence de Dieu nous est inconnue, celui qui s’évertue dans une recherche sur cette voie, s’enferme forcément dans une pensée spéculative pavée de postulats. Cette recherche est vaine depuis que l’Homme existe.
Pas de représentation

Ainsi, il va de soi que l’Islam rejette toute représentation de Dieu sous aucune forme quelle qu’elle soit.

La notion qui veut que Dieu se repose le septième jour, que Dieu ait combattu un de Ses soldats, que Dieu ait une attitude de conspiration et d’envie à l’égard de l’humanité, ou que Dieu soit incarné dans un être humain, quel qu’il soit, est un blasphème du point de vue de l’Islam.

Thème I: Définition de l’Islam

Leçon n°5: Qu’est ce qu’un musulman ?
Cours n°6
Définition du musulman

Un Musulman est celui qui croit en Dieu et s'efforce de mettre sa vie entière en accord avec la révélation Divine et la voie du Prophète.

Allah a créé tous les êtres humains égaux. Ils peuvent cependant se distinguer eux-mêmes et gagner Sa grâce uniquement par la vertu et la piété. 
Plus d'un milliard d'hommes et de femmes dans le monde, issu d'un vaste éventail de races, nationalités et cultures à travers le globe - depuis les Philippines du sud jusqu'au Nigeria - sont unis par la foi commune de l'Islam. Environ 20% d'entre eux vivent dans le monde arabe. La plus grande communauté musulmane du monde est en Indonésie. Des parties entières de l'Asie et une grande partie des pays africains sont musulmans. Tandis que de fortes minorités existent en Chine, Amérique du Nord et du Sud, et en Europe.

Comment devenir musulman ?

Simplement en prononçant qu’il n'y a d'autre divinité que Dieu, et que Muhammad est le Messager de Dieu. Par cette déclaration, la personne fait désormais partie de la communauté d’Islam.

Souveraineté, culte, gratitude…
Pour être musulman, c’est à dire se soumettre à Dieu, il est nécessaire de croire à l’unicité de Dieu, en ce sens qu’Il est le seul Créateur, Sauveur, Nourricier, etc. Cependant cette croyance n’est guère suffisante. Nombreux étaient les idolâtres qui savaient et croyaient que seul Dieu pouvait être tout cela. Ceci ne suffisait pourtant pas à faire d’eux des musulmans. À cette croyance, il faut ajouter celle qui dit que Dieu seul mérite qu’on Lui rende un culte, il faut par conséquent s’abstenir de vénérer toute autre chose ou tout autre être. 

Une fois acquise cette connaissance de l’existence de Dieu Unique, méritant Seul l’adoration, l’homme doit maintenir (constamment) sa confiance en Lui, et éviter tout ce qui l’entraînerait à nier cette vérité.

La foi incite ainsi l’homme à accomplir les actes qui lui sont demandés par la religion. Si les actes sont la preuve de la foi, ils contribuent à leur tour à raffermir cette même foi.
Cet état d’esprit est un sentiment de gratitude envers Dieu, ce qui pourrait être considéré comme l’essence du culte "Al-’ibada". 

Le sentiment de gratitude est si important, qu’un non-croyant est appelé "Kafir", ce qui veut dire: “celui qui nie la vérité” et aussi: “celui qui n’est pas reconnaissant”. 

Le croyant aime Dieu, et Lui est reconnaissant de toutes les bontés qu’Il lui a prodiguées. 

Cependant, étant conscient du fait que ses bonnes actions, qu’elles soient mentales ou physiques sont loin de pouvoir se comparer aux faveurs de Dieu, le croyant est appelé à craindre Dieu, se soumettre à Lui et à Le servir en toute humilité. Il n’est pas possible de se maintenir dans une telle attitude sans avoir, pratiquement sans cesse, la pensée de Dieu présente à l’esprit. La pensée de Dieu constitue ainsi la véritable force de la foi qui, sans cela, dépérirait et s’évanouirait. 

Le Coran essaie de faire ressortir ce sentiment de gratitude par la répétition fréquente des attributs divins.
“ C’est Lui Allah. Nulle divinité autre que Lui, Le Connaisseur de l’Invisible tout comme du visible. C’est Lui, Le Tout Miséricordieux, Le Très Miséricordieux. C’est Lui Allah. Nulle divinité autre que Lui; Le Souverain, Le Pur, L’Apaisant, Le Rassurant, Le Prédominant, Le Tout Puissant, Le Contraignant, L’Orgueilleux. Gloire à Allah! Il transcende ce qu’ils Lui associent. C’est Lui Allah, Le Créateur, Celui qui donne un commencement à toute chose, Le Formateur. À Lui les plus beaux noms. Tout ce qui est dans les cieux et la terre Le glorifie. C’est Lui Le Puissant, Le Sage” (Coran, 59/22-24) 

“Allah! Point de divinité à part Lui, Le Vivant, Celui qui subsiste par lui-même. Ni somnolence ni sommeil ne Le saisissent. À Lui appartient tout ce qui est dans les cieux et sur la terre. Qui peut intercéder auprès de Lui sans Sa permission? Il connaît leur passé et leur futur. Et, de Sa science, ils n’embrassent que ce qu’Il veut. Son Trône déborde les cieux et la terre, dont la garde ne Lui coûte aucune peine. Et Il est le Très Haut, le Très Grand” (Coran, 2/255) 

“Allah n’est qu’un Dieu unique. Il est trop glorieux pour avoir un enfant. C’est à Lui qu’appartient tout ce qui est dans les cieux et sur la terre et Allah suffit comme protecteur” (Coran, 4/171) 

Pourquoi l’Islam semble si étrange ?

L'Islam peut paraître exotique ou même extrême dans le monde moderne d'aujourd'hui. Peut-être parce que la religion en Occident ne domine pas la vie de tous les jours, tandis que les Musulmans placent leur religion en priorité dans leur vie, et ne font aucune division entre le séculaire (la vie matérielle de tous les jours) et le sacré (les pratiques religieuses).
Thème I: Définition de l’Islam

Leçon n°6: Quelles sont les sources de l’Islam ?
Cours n°7: Le Coran
Par "références suprêmes", nous entendons "les sources indiquant ce qu'il faut faire ou ne pas faire, et comment le faire", "les sources orientant l'homme dans sa vie". 

En islam, ce n'est ni un homme (hormis le Prophète, sur lui la paix), ni un groupe d'hommes qui constituent les références suprêmes.

Les textes du Coran et de la Sunna (les Hadîths): les références suprêmes

Les musulmans sont convaincus qu'une vie sans référence à Dieu et à ce qu'Il veut d'eux est vie d'égarement, d'insatisfaction et d'absence de sérénité. Nous musulmanes et musulmans voulons que notre vie sur terre soit menée devant et avec Dieu. C'est là d'ailleurs ce que requiert de nous l'islam, que nous avons accepté et qui veut dire "soumission", sous-entendu "à Dieu". Car ce terme de langue arabe signifie bien que nous cherchons, plus que la simple rectitude morale, un accord réel avec ce que Dieu veut de nous ; que nous voulons agir en bien et nous rapprocher de Dieu, mais ce en suivant les normes qu'Il a Lui-même agréées. 

Ces normes se trouvent contenues dans deux sources: le Coran et la Sunna. Dieu l'a clairement dit: "Et obéissez à Dieu et obéissez à Son Messager..." (Coran 64/12). Le Prophète Muhammad a dit la même chose: "J'ai laissé parmi vous deux choses avec lesquelles vous ne vous égarerez pas: le Livre de Dieu et ma Sunna" (rapporté par Al-Hâkim). Le Livre de Dieu mentionné ici est le Coran, et la Sunna est pour sa part l'ensemble des Hadîths, c'est-à-dire l'ensemble de ce que le Prophète (sur lui la paix) a dit, a fait et a approuvé. 

Le Coran et la Sunna contiennent des éléments de droit, mais également de croyances, de spiritualité, de civisme, etc. 

Qu’est ce que le Coran ?

Le Coran est l'enregistrement exact des paroles révélées par Dieu à travers Gabriel au Prophète Muhammad. Il fut mémorisé par le Prophète, puis dicté à ses Compagnons, et écrit par ses scribes, qui le vérifièrent toute sa vie durant. Pas un seul mot des 114 chapitres, sourates, n'a été modifié à travers les siècles, et il reste dans le moindre détail, le texte unique et miraculeux révélé au Prophète Muhammad il y a 14 siècles.

De quoi parle le Coran ?

Le Coran, la dernière Parole de Dieu révélé à l'humanité, est la source primordiale de la foi de tout Musulman et de sa pratique. Il contient tous les sujets qui nous concernent en tant qu'êtres humains : sagesse, doctrine, culte, et loi, mais le thème de base est la relation entre Allah et Ses créatures. En même temps, il fournit les directives pour une société juste, un comportement humain correct, et un système économique équitable. 
Contenu du Coran 

Le contenu du Coran peut être classé en 5 grands groupes thématiques: 
1) Le Coran contient des descriptions des œuvres de la Création. Celle-ci n’est pas marquée négativement, mais constitue au contraire un ensemble de "signes", dont l’agencement et les lois témoignent de la Présence d’un Créateur, d’un Législateur intelligent.

2) Le Coran invite également ses lecteurs à considérer l’histoire des hommes, dont il narre certains événements liés à la vie de peuples passés. Ces histoires témoignent quant à elles d’un sens de la marche de l’humanité, et de l’Existence d’un Dieu qui guide les hommes, les honore, et parfois anéantit ceux d’entre eux qui agissent mal.

3) Le Coran décrit aussi cet Au-delà auquel il invite le lecteur à croire, l’au-delà où chacun sera rétribué pour ses actes terrestres. Il décrit des scènes du Jugement. Il brosse des tableaux du Paradis tout en précisant que "nul ne sait ce qui [y] a été caché comme bonheur", laissant entendre que ce ne sont que des approches à l’égard de l’esprit des hommes. Il décrit les horreurs de l’Enfer.

4) Le Coran contient aussi des règlements juridiques: environ 3 % des versets du Coran traitent du droit. Il y a des principes du droit cultuel, matrimonial, familial, successoral, pénal, inter-étatique... 

5) Le Coran, enfin, entreprend de discuter avec ceux qui ne sont pas musulmans: avec les polythéistes, avec les juifs, avec les chrétiens, et avec les hypocrites (hommes qui, à l’époque du Prophète, se déclaraient musulmans pour des raisons sociales, mais ne l’étaient pas au fond d’eux-mêmes).
Thème I: Définition de l’Islam

Leçon n°6: Quelles sont les sources de l’Islam ?
Cours n°8: La Sunnah

Qu’est ce que la Sunnah ?

La Sunna comprend les pratiques et paroles du Prophète. La Sunna représente la seconde autorité pour les Musulmans. Un 'hadith’ est un compte-rendu vérifié et digne de confiance, de ce que le Prophète a dit, fait ou approuvé. 

Ces récits, appelés hadiths, sont au nombre de plusieurs (dizaines de) milliers qui ont fait l'objet de vérification approfondies et de nombreuses compilations.
Suivre la Sunna fait partie de la foi Islamique.  Les sunnites se revendiquent de la sunna.
Contenu de la Sunna

La Sunna, pour sa part, comporte des récits narrant certains épisodes de la vie du Prophète (siyar), des règles de civisme et de bienséance (âdâb), des explications de certains versets du Coran (tafsîr), des croyances ('aqâïde), des prédictions concernant des troubles (fitan) et des signes de la fin des temps (ashrât), des règles du droit (ahkâm) et des vertus (manâqib) relatives à certains Compagnons du Prophète (sur lui la paix).
Exemples des paroles rapportées du Prophète

« Dieu ne fait pas miséricorde à celui qui n'a pas de miséricorde pour les autres ».

« Personne ne sera véritablement croyant tant qu'il ne voudra pas pour son frère ce qu'il veut pour lui-même ».

« Celui qui mange à satiété tandis que son voisin vit sans nourriture n'est pas un croyant ».

« Le commerçant loyal et sincère est associé (fait partie) avec les prophètes, les saints et les martyrs ».

« Le Puissant n'est pas celui qui met à terre l'autre, mais celui qui se contrôle au moment où la colère l'attaque ».

« Dieu ne vous juge pas selon vos corps et leurs apparences, mais il examine vos cœurs et regarde dans vos œuvres ».

« Un homme marchant sur un chemin tombait de soif. Atteignant un puits, il le descendit, but son content et ressortit. Il vit alors un chien à la langue pendante, léchant la boue, pour calmer sa soif. L'homme vit que le chien avait la même soif que celle qu'il avait. Il descendit encore dans le puits, remplit sa chaussure d'eau et retourna la présenter au chien. Dieu lui pardonna ses péchés par cette action. On demanda alors au Prophète : "Messager de Dieu, est-ce que nous sommes récompensés pour la bonté envers les animaux ? " Il dit : "Il y a une récompense pour toute bonté envers tout chose vivante ».

(Tiré de la compilation de hadiths de Bukhari, Muslim, Tirmidhi and Bayhaqi).

Thème I: Définition de l’Islam

Leçon n° 7: Qui était le Prophète Mohammed ?
Cours n° 9
Qui était Mohammed ?

Le Prophète Muhammad est né à Makkah dans l'année 571 ap. J.C. Son père mourut avant sa naissance, et sa mère peu de temps après, il fut élevé par son grand-père, et à la mort de celui-ci, son oncle dans la respectée tribu de Quraysh. En grandissant, il devint connu pour sa loyauté, sa sincérité et sa générosité, et on allait le trouver pour qu'il règle les différends. Les gens de la Mecque virent en lui un homme d’un excellent naturel, aux manières cultivées; ils l’appelaient AL-AMIN, celui qui est digne de foi.

Comment a-t-il reçu le message ?

Les historiens le décrivent comme calme et méditatif. Il était d'une nature profondément religieuse, et avait depuis longtemps détesté la décadence de sa société. Il prit pour habitude de se retirer pour méditer dans la Caverne, au sommet de Jabal al-Nur, la 'Montagne de la Lumière', près de Makkah.

A l'âge de 40 ans, pendant une de ces retraites spirituelles, Le Prophète Muhammad reçut sa première révélation de Dieu par l'ange Gabriel. Lui-même ignorait qu’il allait devenir un Prophète et qu’il recevrait la révélation de Dieu.

Cette révélation, qui continua pendant vingt-trois ans, est connue sous le nom de Coran (Le Saint Coran). Aussitôt qu'il commença à réciter les paroles qu'il avait entendues de Gabriel, et à prêcher la vérité que Dieu lui a révélée. Il enjoignit aux idolâtres de la Mecque de vouer un culte au seul Dieu vrai, et de le tenir pour Son Prophète.
Lui et son petit groupe de partisans souffrirent amèrement de persécution. Elle atteignit une telle intensité qu'en 622, Dieu leur donna l'ordre d'émigrer. Cet événement, l'Hégire, 'émigration', marque le début du calendrier musulman. Ils laissèrent donc La Mecque pour la ville de Médine (environ 390km au nord). Après plusieurs années, le Prophète, et ses compagnons, purent retourner à Makkah, où ils pardonnèrent à leurs ennemis et établirent définitivement l'Islam.

Avant que le Prophète ne meure à l'âge de 63 ans, la plus grande partie de la péninsule arabique était Musulmane, et dans le siècle qui suivit sa mort, l'Islam se répandit jusqu'en Espagne à l'Ouest et jusqu'en Chine à l'Est.
La révélation qu’il reçut fut, de son vivant, conservée dans la mémoire de ses compagnons; elle fut également consignée sur des morceaux de palmier, sur des pièces de cuir, etc. De la sorte, le Coran dont nous disposons aujourd’hui est identique à celui qui lui fut révélé. Pas une seule syllabe n’a été altérée, car Dieu Lui-même en a garanti la conservation. Le Coran se proclame le guide de toute l’humanité pour tous les temps. Il fait état de Muhammad comme dernier prophète de Dieu.
Thème I: Définition de l’Islam

Leçon n°8: Quel rapport de l’islam avec les autres religions ?
Cours n° 10 : Largesse de l’Islam

L'islam n'est pas "la religion des arabes". L'islam est un message universel d'amour et de paix, une conception de l'univers et de la vie sur terre, une volonté de rechercher un accord complet avec ce que Dieu agrée (sens de "soumission", en arabe : "islam"), un ensemble de croyances, de valeurs, de principes et de règles, auquel n'importe quel être humain peut adhérer. 
Que l'on soit typé comme un oriental ou comme un africain à la peau sombre, que l'on soit blond aux yeux bleus ou jaune aux cheveux noirs de jais… Que l'on soit un bédouin du désert ou un cadre informatique travaillant dans un gratte-ciel, que l'on soit navigateur voguant sur les eaux bleues ou ouvrier gagnant sa vie à la sueur de son front et à la force de ses bras… que l'on soit d'Orient ou d'Occident… Que l'on soit né dans une famille musulmane ou que l'on choisisse de se convertir à l'islam par conviction profonde et intime, après avoir été adepte d'une autre religion ou après avoir été athée… Que l'on soit homme ou femme… Que l'on soit d'âge mûr, âgé ou jeune… L'islam accueille toutes celles et tous ceux qui choisissent de plein gré d'adhérer à son message. Et tous ces gens deviennent musulmanes et musulmans au même titre que celles et ceux qui l'étaient déjà avant eux. 
"O les hommes, Nous vous avons créés à partir d'un seul homme et d'une seule femme, et Nous avons fait de vous des nations et des tribus pour que vous vous entre-connaissiez. Le plus noble d'entre vous, auprès de Dieu, est le plus pieux d'entre vous. Dieu est Omniscient, Informé." (Coran 49/13). "Et parmi Ses Signes : Il vous a créés de terre, puis vous voilà des hommes se dispersant [dans le monde]. Et parmi Ses Signes : Il a créé pour vous, de vous-mêmes, des épouses pour que vous viviez la tranquillité auprès d'elles et Il a mis entre vous de l'amour et de la tendresse. Il y a en cela des signes pour ceux qui réfléchissent. Et parmi Ses Signes : la création des cieux et de la terre, et la diversité de vos langues et de vos couleurs. Il y a cela des signes pour ceux qui savent." (Coran, 30/20-22).

Au niveau des croyances et des grands principes (al-usûl : ma-ttafaqa 'alayhis-salaf as-sâlih), il n'y a pas de différences de règles de l'islam par rapport aux différences de contextes dans lesquels vivent les musulmans. En revanche, pour ce qui ne relève pas de ces choses-là, une adaptation de certaines règles par rapport au contexte ('urf) est possible.

Lire : Peut-on prendre en compte le contexte ?
A cela il faut ajouter que l'islam n'enseigne pas les modalités temporelles, que les sources musulmanes se contentent à ce sujet de fournir des principes et non des éléments détaillés, et que la règle fondamentale à ce sujet est la permission.

Lire à ce sujet les articles :

Le concept du religieux en islam.

Le raisonnement à partir des références.
Par ailleurs, aucune contrainte ne peut être exercée sur qui que ce soit pour le convertir à l'islam. Le Coran est clair : "Pas de contrainte en religion : la vérité s'est distinguée de l'erreur." (Coran, 2/256). L'Histoire nous donne de nombreux exemples de la tolérance musulmane envers les autres religions. Quand le calife Omar entra à Jérusalem en l'an 634 ap J.C, il accorda la liberté de culte à toutes les communautés religieuses dans la ville.

Etablissement scolaire Al-Kindi.

Programme « Culture de l’Islam » 6ème et seconde. 

Le 18 mai 2006.

